الموسيوم اليفقية اليابيرة في اللغام المرابعة والسنة المرابعة في المرابعة المرابعة المرابعة والسنة المرابعة في المرابعة المرابعة

الجُزءُ السَّابع كِتَابُ الجِهَاد وَالحَدنَة وَعَقدالذمَّة وَالجِزيَة وَالغَنائِم وَالفَىء وعَقُدالأَمان وَقِيَّال البُغَاة

> بقسام حِسِين بن عودة العَواتِشة

> > دار ابن حزم

# بب الدارحمن ارحيم

# حقوق الطبع يَفِيفِ مُنْ الْمِؤَلِّنَ الطَّبْعَة الأولِيْ ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار وي تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها

حارابن حزم الطائباعة والنشار والتونهاعة والنشار والتونهاعة والنشان ما 14/6366 (14/6366 (009611) ماتف وفاكس: 701974 ماتف وللكتروني: ibnhazim@cyberia.net.lb

ويوسيوم الفقرية الرابيس وي

انجُزءُ السَّابع كِتَابُ الجِهَاد وَالحَدنَة وَعَقدالذمَّة وَالجِزيَة وَالغَنَائِم َوَالفَىء وعَقُدالأمان وَقِيَال البُغَاة

> بقسام حِسِين بن عودة العَوايَشة

> > دار ابن حزم

# نب التدارحمن ارحيم

#### مقوق الطبع كيفظ مُثَّلِكُونَّ الطَّبْعَة الأولِيْ الطَّبْعَة الأولِيْ الدَّامِ مِنْ المُولِيْ

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها

كارابل محزم الطنباعة والنشد والتونهية المروت - لبنان - ص.ب: 14/6366 (009611 هاتف وفاكس: 701974 - 701978 (109611) بريد إلكتروني: ibnhazim@cyberia.net.lb

#### المقدّمة

إِنَّ الْحُمْدَ لله نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِالله مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ لَهُ.

وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَـهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَـهُ، وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿ يَنَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلتُّم مُسْلِمُونَ ﴾ (١).

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَاكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَازَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا دِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآةً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِۦوَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (١).

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا \* يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۚ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (").

أمّا بعد:

فإنَّ أصدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وخير الهـدْي هـدْي محمّـد، وشرّ الأمـورِ مُحدثاتُها، وكلَّ محدَثةٍ بدعة، وكلَّ بدعةٍ ضلالة، وكلَّ ضلالةٍ في النّار.

فهذا الجزء السابع من كتابي «الموسوعة الفقهيّة» أقدّمه للقرّاء الكِرام، بعد أن طال الزّمن، لأمورٍ عديدة؛ منها إنجاز بعض الأعمال العلميّة الأُخرى، أسأل الله -تعالى- أنْ يحفظني بالإيمان والعمل الصالح؛ لاستكمال ما تبقّى مِن الكتاب

<sup>(</sup>۱) آل عمران:۱۰۲.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١.

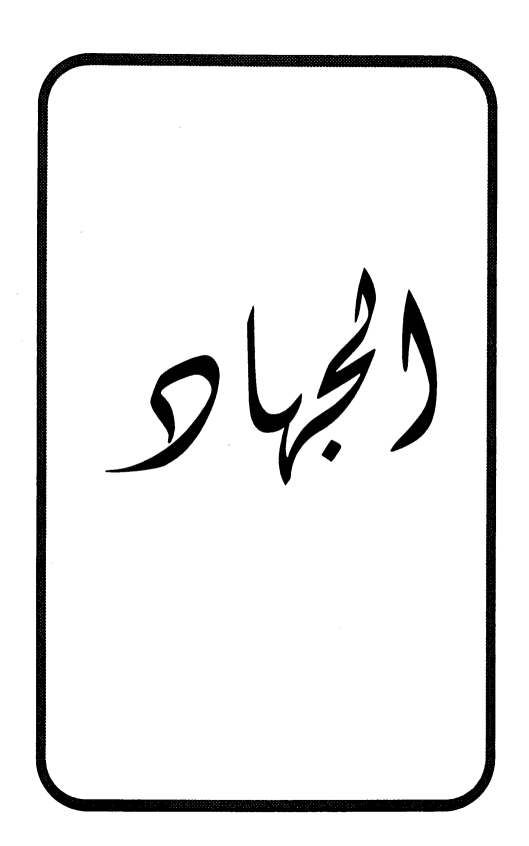
<sup>(</sup>٣) الأحزاب:٧٠-٧١.

وغير ذلك مما أرجو أن يكون نافعاً مفيداً للأمة.

وهذا الجزء مُخَصَّصٌ في الجهاد في سبيل الله -سبحانه- وما يتصل بـه مـن أبحاث.

سائلاً الله -تعالى- أن يجعل عملي خالصاً لوجهه الكريم، وأنْ ينفع بي وبكتابي، ويجعلني مفتاح خير مغلاق شرّ، إنّه سميع مجيب.

وكتب: حسين بن عودة العوايشة عمّــان - ٢٨ جمادي الآخرة ١٤٢٩هــ



#### الجهاد

الجهاد - بكسر الجيم - أصْلهُ لغةً: المشقّة، يقال: جَهدْتُ جهاداً: بَلغْت المشقّة. وشرعاً: بَذْل الجهد في قتال الكُفّار، وتقع مجاهدة الكفار باليد والمال واللسان والقلب(١).

#### إيجابه:

قال الله - تعالى -: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرَهُ لَكُمْ ۖ وَعَسَىٰ أَن تَكُرَهُواْ شَيْكَا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ۗ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَاتَعْلَمُوكَ ﴾ (٢).

قال ابن كثير - رحمه الله -:

« هذا إيجابٌ من الله - تعالى - للجهاد على المسلمين أن يكفّ وا شرَّ الأعداء عن حوزة الإسلام.

وقال الزهري: الجهاد واجب على كل واحد، غزا أو قعَد، فالقاعد عليه إذا استُعين أن يُغين، وإذا استُغيث أن يُغيث، وإذا استُنفر أن يَنْفِر، وإنْ لم يُحتَجُ إليه قعَد.

ولهذا ثَبَت في «الصحيح» عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: من مات ولم يغزُ ولم يحدِّث به نفسه؛ مات على شُعبة من نفاق »(٣).

<sup>(</sup>١) «الفتح» بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢١٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٩١٠.

وقال - عليه الصلاة والسلام - يوم الفتح: « لا هجرة، ولكن جهاد ونيّة، وإذا استُنفرتم فانفروا »(١).

## الجهاد فرضٌ كفاية إذا قام به قومٌ سقط عن الباقين

جاء في «المغني» ( ١٠/ ٣٦٤):

« معنى فرضِ الكفاية، الذي إنْ لم يقم به من يَكْفي، أَثِم النّاس كلهم، وإنْ قام به من يكفي، سقط عن سائر النّاس.

فالخطاب في ابتدائه يتناول الجميع، كفرض الأعيان، ثم يختلفان في أن فرض الكفاية يسقط بفعل بعض النّاس له، وفرض الأعيان لا يسقط عن أحد بفِعل غيره، والجهاد من فروض الكفايات؛ في قول عامّة أهل العِلم.

وحُكي عن سعيد بن المسيب، أنه مِن فروض الأعيان؛ لقول الله - تعالى -: ﴿ أَنفِرُوا خِفَافًا وَثِقَ الله وَجَنهِ دُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ﴾ (٢) وقال: ﴿ إِلّا لَنفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِمُ مَا ﴾ (٣).

وقوله - سبحانه -: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ ﴾ (١).

ورَوَى أبو هريرة - رضي الله عنه - أنّ النبيّ ﷺ قال : « من مات ولم يغذُّ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ١٨٣٤، ومسلم: ١٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١ ٤.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٣٩.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢١٦.

ولم يحدِّثْ نفسه بالغزو ، مات على شعبة من النفاق »(١).

ولنا قول الله - تعالى -: ﴿ لَا يَسْنَوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَدِ وَالْمُجَهِدُونَ فِي الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَدِ وَالْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى الْقَعَدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللهُ المَّهُ المَّهُ المَّهُ المَّهُ المَّهُ المَّامِينَ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللهُ المَّهُ المَّهُ المَّهُ المَّهُ اللهُ ال

وهذا يدلّ على أنّ القاعدين غير آثمين مع جهاد غيرهم، وقال الله - تعالى -: ﴿ وَمَا كَاكَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةٌ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَهُواْ فِي اللّهِينِ ﴾ (٣).

وعن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه -: « أنّ رسول الله ﷺ بعثَ بَعْثًا إلى بني لَجِيان من هذيل، فقال: لينبعِث مِن كل رجلين أحدهما، والأجرُ بينهما »('').

ولأنّ رسول الله ﷺ كان يبعث السرايا، ويقيم هو وسائر أصحابه.

فأمّا الآية التي احتجوا بها، فقد قال ابن عباس - رضي الله عنها -: « نَسَخَها قوله - تعالى -: ﴿وَمَاكَاكَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَآفَةً ﴾ "(°).

ويُحتمل أنه أراد حين استنفَرَهم النبي ﷺ إلى غزوة تبوك، وكانت إجابتهم الى ذلك واجبة عليهم، ولذلك هجر النبي ﷺ كعب بن مالك وأصحابه الذين خُلِّفوا، حتى تاب الله عليهم بعد ذلك، وكذلك يجب على من استنفَرَه الإمام؛

<sup>(</sup>١) تقدّم.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٨٩٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (١٨٧).

لقول النبيّ ﷺ: « إذا استُنفرتم فانفروا » (١٠).

ومعنى الكفاية في الجهاد: أن ينهض للجهاد قوم يَكْفُون في قتالهم؛ إمّا أن يكونوا جندا لهم دواوين (٢) من أجل ذلك، أو يكونوا قد أعدّوا أنفسهم له تبرعاً؛ بحيث إذا قَصَدَهم العدو حصلت المنعَة بهم، ويكون في الثغور من يدفع العدوً عنها، ويُبعَث في كل سنة جيش يغيرون على العدوِّ في بلادهم ».

## متى يتعيّن الجهاد<sup>(٣)</sup>

يتعيّن الجهاد في ثلاثة مواضع:

أحدها، إذا التقى الزحف ان، وتقابَل الصفّان؛ حَرُم على مَن حَضَر الانصراف، وتعيّن عليه المُقام، لقوله - تعالى -: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا لَقِيتُم فِئَ أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

و قوله: ﴿ وَأَصْبِرُوٓاً إِنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِيرِينَ ﴾ (°).

وقوله - تعالى -: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا لَقِيتُهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلَا تُوَلُّوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ \* وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَهِذِ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَآهَ بِغَضَبٍ قِنَ ٱللّهِ وَمَأْوَنهُ جَهَنَمُ وَبِثْسَ ٱلْصَيرُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) تقدّم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) الدفتر الذي يُكتب فيه أسهاء الجيش وأهل العطاء. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) انظر «المغنى» (١٣/ ٨).

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٥٥.

<sup>(</sup>٥) الأنفال: ٤٦.

<sup>(</sup>٦) الأنفال: ١٦-١٥.

الثاني: إذا نَزل الكفار ببلدٍ، تعيَّن على أهله قتالهم ودَفْعُهم.

الثالث: إذا استنفَر الإمام قوماً لزِمهم النفير معه؛ لقوله -تعالى-: ﴿ يَكَأَيُّهُ اللَّيْنِ اللَّهِ اَقَاقَلْتُمْ إِلَى اللَّهِ اَلْمَاتُ اللَّهُ اَنْفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَقَاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِيتُ مَا اللَّهِ اللَّافِرَةِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وقال النبيّ ﷺ: « إذا استُنفرتم فانفروا » (٢٠).

ماذا يُشترط لوجوب الجهاد (٣):

ويُ شتَرط لوجوب الجهاد سبعة شروط: الإسلام، والبلوغ، والعقل، والحرّية، والذكوريّة، والسلامة من الضرر، ووجود النفقة.

فأمّا الإسلام والبلوغ والعقبل، فهي شروطٌ لوجوب سائر الفروع، ولأنَّ الكافر غير مأمونٍ في الجهاد، والمجنون لا يتأتى منه الجهاد، والصبيُّ ضعيفُ البِنية. عن ابن عمر - رضي الله عنهما - « أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ عَرَضَهُ يَـوْمَ أُحُـدٍ وَهُـوَ ابْنُ أَرْبَعَ عَشْرَةَ سَنَةً فَأَجَازَهُ » (3) عَشْرَةَ سَنَةً فَأَجَازَهُ » (3) عَشْرَةَ سَنَةً ، فَلَمْ يُجِزْهُ وَعَرَضَهُ يَوْمَ الْخُنْدَقِ ، وَهُوَ ابْنُ خُسَ عَشْرَةَ سَنَةً فَأَجَازَهُ » (3).

وأمّا الحريّة فتُشتَرط؛ لِما رُوي أنَّ النبيَّ عَلَيْ كان يبايع الحرّ على الإسلام

<sup>(</sup>١) التوبة: ٣٨، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١٣/ ٨) بتصرف.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٤٠٩٧ واللفظ له، ومسلم: ١٨٦٨.

والجهاد (۱)، ويبايع العبد على الإسلام دون الجهاد، ولأنَّ الجهاد عبادة تتعلق بقطع مسافة، فلم تجب على العبد كالحج.

وأمّا الذكورية فتُشتَرط؛ لما رَوَت عائشة أمّ المؤمنين - رضي الله عنها - عن النبيّ ﷺ: سأله نساؤه عن الجهاد فقال: « نِعْمَ الجهاد الحبّ » (٢٠).

وعن عائشة - رضي الله عنها أيضاً - أنَّها قالت: « يا رسول الله، نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد ؟ قال: لا، لكن أفضل الجهاد حبٌّ مبرور » (٣).

وعن أمّ سلمة - رضي الله عنها - أنَّها قالت: « يغزُو الرجال ولا تَغْزُو النساء وإنَّما لنا نصف الميراث، فأنزَل الله - تبارك وتعالى -: ﴿ وَلَا تَنَمَنَّوْا مَا فَضَكَ اللهُ بِدِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ (1) (0).

ولا يجب على خُنثى مُشْكِل؛ لأنّه لا يُعلَم كونُه ذَكَراً، فلا يجب مع الـشك في شرطِه .

وأمّا السلامة مِن الضرر. فمعناه السلامة مِن العمى والعَرَج والمرّض، وهو شرط؛ لقول الله - تعالى -: ﴿ لَيْسَ عَلَ ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ وَهُ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ وَكُو عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ وَهُ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) قلت لعموم النَّصوص الواردة في البيعة على الجهاد، وستأتي بإذن الله - تعالى -.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٨٧٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ١٥٢٠.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي، «صحيح سنن الترمذي» (٢٤١٩).

<sup>(</sup>٦) النور: ٦١.

ولأن هذه الأعذار تمنعه من الجهاد؛ فأمّا العَمَى فمعروف، وأمّا العَرَج، فالمانع منه هو الفاحش الذي يمنع المشي الجَيِّدَ والرُّكوب؛ كالزَّمَانَة (١) ونحوها.

وأمّا اليسير الذي يتمكن معه من الركوب والمشي، وإنها يتعذر عليه شدة العَدُو؛ فلا يَمنَع وجوب الجهاد؛ لأنه يَتَمكن منه، فشابَه الأعور.

عن أبي قتادة -رضي الله عنه - قال: «أتى عمرو بنُ الجَمُوحِ إلى رسول الله عنه الله عنه عمرو بنُ الجَمُوحِ إلى رسول الله على برجلي هذه صحيحة في الجنة؟ وكانت رِجْلُه عَرْجاء، فقال رسول الله على نعم، فَقُتلوا يوم أُحُد: هو وابنُ أخيه ومولى لهم، فَمَرَّ عليه رسول الله على فقال: كأني أنظرُ إليك تمشي بِرِجْلِك هذه صحيحة في الجنة، فأمَر رسول الله على برجلِك هذه صحيحة في الجنة، فأمَر رسول الله على برجلِك هذه صحيحة في الجنة، فأمَر رسول الله على برجلِك هذه صحيحة في الجنة، فأمَر رسول الله على الله على واحدِ»(١).

وكذلك المرض المانع هو الشديد ، فأمّا اليسير منه الذي لا يمنع إمكان الجهاد؛ كوجع الضرس والصداع الخفيف، فلا يَمنَع الوجوب؛ لأنه لا يتعذَّرُ معه الجهاد؛ فهو كالعَور.

وأمّا وجود النفقة، فيُشتَرَط؛ لقول الله - تعالى -: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَ آو وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى اللهِ عَلَى النَّفِي وَرَسُولِدِهِ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَجِهِ دُورَتَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ بِلَّهِ وَرَسُولِدِهِ ﴾ (").

ولأنَّ الجهاد لا يمكن إلا بآلة، فيُعتبر القدرة عليها.

<sup>(</sup>١) الزّمانة: مرضٌ يدوم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بسند حسن كما قال الحافظ، كذا في «أحكام الجنائز» (ص١٨٥).

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٩١.

فإنْ كان الجهاد على مسافة لا تُقصَر فيها الصلاة؛ اشترُط أن يكون واجداً للزاد، ونفقة عائلته في مدة غيبته، وسلاح يقاتل به، ولا تُعتَبر الرّاحلة؛ لأنّه سفر قريب.

وإنْ كانت المسافة تُقصَر فيها الصلاة، اعتُبِر مع ذلك الراحلة؛ لقول الله - تعالى -: ﴿ وَلَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

# متى تُشرع الحرب<sup>(۲)</sup>

تُشرع الحرب في حالة الدفاع عن النفس، والعرض، والمال، والـوطن؛ عنـ د الاعتداء.

يقول الله - تعالى -: ﴿ وَقَنتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَنتِلُونَكُمُ وَلَا تَعْسَتُدُوٓاً إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْسَدِينَ ﴾ (").

عن عبد الله بن عمرو - رضي الله عنها - قال: « سمعتُ رسول الله ﷺ يَعَالِمُ الله عَلَيْهُ وَالله وَ الله وَالله وَله وَالله وَلّه وَالله وَالله

وعن سعيد بن زيد - رضي الله عنه - أن النبي ﷺ قال: « مَن قُتِل دون مالـ ه فهو شهيد، ومَن قُتِل دون دينه فهو شهيد، ومن

<sup>(</sup>١) التوبة: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) عن «فقه السُّنَّة» (٣/ ٣٩٤) بتصرف وزيادة.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٤٨٠، ومسلم: ١٤١.

قتل دون أهله فهو شهيد »(١).

ويقسول الله - سبحانه -: ﴿ وَمَا لَنَاۤ أَلَا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَامِن دِيَارِنَا وَأَبْنَآ إِهَا ﴾ (١).

وتُشرع الحرب أيضاً؛ حالة الدفاع عن الدعوة إلى الله، إذا وقف أحدٌ في سبيلها بتعذيبِ مَنْ آمَن بها، أو بصدِّ مَن أراد الدخول فيها، أو بمنع الداعي مِن تبليغها، لقوله - تعالى -: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعَنَّدُوا إِلَى اللهِ الذينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعَنَّدُوا إِلَى اللهَ الذينَ يُقاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعَنَّدُوا إِلَى اللهَ اللهُ مِن مَن عَيْثُ الْفَرْبُوكُمُ وَلاَ تَعَنَّدُوكُمُ وَالْفِنْنَةُ اللهَ مِن مَن عَيْثُ الْفَرْبُوكُمُ وَلاَ نَعَنَدُ اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ عَنْ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مِن مَن عَيْثُ اللهُ اللهُ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلا اللهُ الل

وقد تضمنت هذه الآيات ما يأتي:

١ - الأمر بقتال الذين يبدؤون بالعدوان، ومقاتلة المعتدين، لكفّ عدوانهم.

٢- أمّا الذين لا يبدؤون بعدوان، فإنه لا يجوز قتالهم ابتداءً، لأنّ الله - تعالى - نهى عن الاعتداء، وحرّم البغي والظلمَ في قوله: ﴿ وَلَا تَعَلَّمُ اللهُ اللهُ لَا يُحِبُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود والنسائي والترمذي وغيرهم، وصحّحه شيخنا - رحمه الله - في «أحكام الجنائز» (ص٥٧).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ١٩٠ - ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٩٠.

٣- وتعليل النهي عن العدوان، بأنّ الله لا يُحب المعتدين، دليل على أنَّ هذا النهي عُكم غير قابل للنسخ؛ لانّ هذا إخبار بعدم محبة الله للاعتداء، والإخبار لا يدخله النسخ؛ لأنَّ الاعتداء هو الظلم، والله لا يحبُّ الظلم أبداً.

إن هذه الحرب المشروعة غاية تنتهي إليها، وهي منع فتنة المؤمنين والمؤمنات،
 بترك إيذائهم، وترك حريّاتهم؛ ليهارسوا عبادة الله ويقيموا دينه، وهم آمِنون على أنفسهم مِن كلّ عدوان.

ويقول الله - سبحانه -: ﴿ وَمَا لَكُونَ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَانِ ٱلّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا آخْرِجْنَا مِنْ هَالْهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِرِ أَهْلُهَا وَٱجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيرًا ﴾ (١).

وقد بيَّنَت هذه الآية سببين مِن أسباب القتال:

(أولهما) القتالُ في سبيل الله، وهو الغاية التي يسعى إليها الدين، حتى لا تكونَ فتنة، ويكون الدين لله.

(وثانيهم) القتال لنُصرة المستضعفين، الذين أسلموا بمكة، ولم يستطيعوا الهجرة، فعذَّبَتْهم قريش، وفَتَنَتْهم حتى طلبوا من الله الخلاص، فهؤلاء لا غِنى لهم عن الحماية التي تَدفعُ عنهم أذى الظالمين، وتُمكّنهم مِن الحرية، فيما يدينون ويعتقدون.

ويقول الله - سبحانه -: ﴿ أَوْ جَاءُ وَكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَن يُقَانِلُوكُمْ أَوْ يُقَانِلُواْ قَوْمَهُمْ ۚ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَانِلُوكُمْ ۚ فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَانِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا

<sup>(</sup>١) النساء: ٧٥.

جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴾ (١).

قال ابن كثير - رحمه الله -:

«هؤلاء قوم آخرون من المُسْتَننَ عن الأمر بقتالهم، وهم الذين يجيئون إلى المصاف، وهم حَصِرَةٌ صدورهم، أي: ضيّقةٌ صدورهم مُبْغضين أن يقاتلوكم، ولا يَهونُ عليهم أيضاً أن يقاتلوا قومهم معكم، بل هم لا لكم ولا عليكم.

﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَننُلُوكُمْ ﴾ أي: من لُطفه بكم أن كفَّهم عنكم ﴿ فَإِنِ اعْتَرَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَنِلُوكُمْ وَ أَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ ﴾ أي: المسالمة ﴿ فَمَا جَعَلَ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴾ أي: فليس لكم أن تقتلوهم، ما دامت حالهم كذلك، وهؤلاء كالجهاعة الذين خرجوا أي: فليس لكم أن تقتلوهم، ما دامت حالهم كذلك، وهؤلاء كالجهاعة الذين خرجوا يوم بدر مِن بني هاشم مع المشركين، فحضروا القتال وهم كارهون، كالعباس ونحوه ». انتهى

فهؤلاء القوم الذين لم يقاتِلوا قومهم، ولم يقاتِلوا المسلمين واعتزلوا محاربة الفريقين، وكان اعتزالهم هذا اعتزالاً حقيقياً؛ يُريدون به السلام، فهؤلاء لا سبيلَ للمؤمنين عليهم.

ففي هذه الآية الأمر بالجنوح إلى السَّلم؛ إذا جنح العدو إليها، حتى ولو

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) جنحوا: أي مالوا. وانظر «تفسير ابن كثير».

<sup>(</sup>٣) السَّلم: أي المسالمة والمصالحة والمهادنة. وانظر «تفسير ابن كثير».

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٢١-٦٢.

كان جنوحه خِداعاً ومكراً [ قلتُ: ويرجع هذا إلى تقدير الإمام مراعاة لمصلحة المسلمين ولما يقتضيه الحال].

وقد شرع الله - تعالى - قتال المشركين من العرب، وكانوا قد نكثوا الأيهان ونقضوا العهود وهمّوا بإخراج الرسول ﷺ، قال الله - تعالى -: ﴿ أَلَا نُقَائِلُونَ وَقَمّا نَكَثُواْ أَيْمَنَهُمْ وَهَمُّواْ بِإِخْرَاجِ الرّسُولِ وَهُم بَكَدَّهُ وَكُمْ مَا أَوَّلَ مَرَّةً أَتَغَشَوْنَهُمْ فَوَمًا نَكَثُواْ أَيْمَنَهُمْ وَهَمْ وَهَمْ الله وَيُمْ مَنَ الله وَيُمْ مَنَ الله وَيُمْرَكُمْ فَالله الله وَيُمْرَكُمْ وَيُغْزِهِمْ وَيَنْصُرَكُمْ فَالله الله الله وَيُمْرَكُمْ وَيَغْزِهِمْ وَيَنْصُرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُؤْمِنِينَ \* وَيُذْهِبْ غَيْظُ قُلُوبِهِمْ وَيَسُوبُ اللّه عَلَى مَن عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ \* وَيُذْهِبْ غَيْظُ قُلُوبِهِمْ وَيَسُوبُ اللّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَيْمُ مَرِيمُ اللّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلِيمُ حَرِيمُ الله عَلِيمُ اللهُ عَلَى مَن وَسُدَاءً وَاللّهُ عَلِيمُ حَرِيمُ الله عَلَيْ مَن

ولمّا تجمّعوا جميعاً ورَمَوا المسلمين عن قوس واحدة، أمَرَ الله بقتالهم جميعا؛ كما في قوله - سبحانه -: ﴿وَقَائِلُوا ٱلمُشْرِكِينَ كَافَةً كَافَةً كَافَةً وَكَمَا يُقَائِلُونَكُمْ كَافَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ أَلَلُهُ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ (٢).

#### مراتب الجهاد

\* لمَّاكَان الجِهاد ذِروةَ سنامِ الإسلام وقُبَّه، ومنازل أهلِه أعلى المنازل في الجنة، كما لهم الرِّفعةُ في الدنيا، فهم الأعْلَوْنَ في الدنيا والآخرةِ، كان رسول الله ﷺ في الذّروةِ العُليا منه، واسْتولى على أنواعه كلِّها فجاهد في الله حقَّ جهاده؛ بالقلب، والجنانِ، والدعوةِ، والبيانِ، والسيفِ، والسِّنانِ، وكانت ساعاته موقوفةً على الجهاد، بقلبه، ولسانه، ويده. ولهذا كان أرفعَ العالمين ذِكْراً، وأعظمَهم عند الله قَدْراً.

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٣-١٥.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٣٦.

وأمَرَه الله - تعالى - بالجهاد مِن حين بعثَه، وقال: ﴿ وَلَوْ شِنْنَالِمَعْنَا فِ كُلِ قَرْيَةٍ نَذِيرًا \* فَلا تَطِع الْكَارِ، بالحُجَّة، والبيان، وتبليغ القرآن، وكذلك جهادُ المنافقين، إنها هو فيها بجهاد الكفار، بالحُجَّة، والبيان، وتبليغ القرآن، وكذلك جهادُ المنافقين، إنها هو بتبليغ الحُجَّة، وإلا فَهُم تحت قهر أهلِ الإسلام، قال -تعالى-: ﴿ يَثَا أَيُّهَا النَّيِّيُ جَهِدِ الله الله الله الله على المنافقين وَاغْلُظُ عَلَيْمٍ مَّ وَمَأُونِهُ مِّ حَهَنَدُ وَيِشَى الْمَصِيرُ ﴾ (٢). فجهادُ المنافقين ألصحبُ مِن جهاد الكفار، وهو جهادُ خواصِّ الأمَّة، ووَرَثةِ الرُّسل، والقائمون به أفرادٌ في العالم، والمشاركون فيه، والمعاونون عليه - وإنْ كانوا هم الأقلِّين عدداً - فهم الأعظمون عند الله قَدْراً.

ولَّا كان مِن أفضلِ الجهاد قولُ الحقّ مع شدة المُعَارِضِ، مِثل أَنْ تتكلّم به عند مَن تُخاف سطوتُه وأذاه، كان للرسلِ - صلوات الله عليهم وسلامُهُ - مِن ذلك الحظُّ الأوفَرُ، وكان لنبيّنا - صلوات الله وسلامُه عليه - مِن ذلك أكملُ الجهاد وأمّهُ.

ولَّا كان جهاد أعداء الله في الخارج؛ فَرْعاً على جهاد العبد نفسه في ذات الله، وكما قال النبي ﷺ: « المجاهدُ مَنْ جَاهدَ نفسَهُ في طاعةِ الله (٣)، والمُهاجِر مَنْ هَجَرَ

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٥٢،٥١.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) أقول: وبهذا فجهاد أعداء الله - تعالى - في الخارج مفتقرٌ إلى جهاد النفس، ولا يُقبَل الجهاد، ولا تُنالُ الشهادة في سبيل الله - سبحانه - إلا بمجاهدة النفس، وتجريدها مِن الحظوظ والهوى، فرُبَّ رجلٍ قُتِل في الميدان؛ سُحِب على وجهه في الناريوم القيامة، لأنه قاتَل رياءً وسمعةً، ورُبَّ رجلٍ مات على فراشه لمرضٍ أو عذرٍ؛ بلَّغه الله منازل الشهداء لإخلاصه وَصِدْقِه.

ما نهى الله عنه "('). كان جهادُ النفس مُقَدَّماً على جهاد العدوِّ في الخارج، وأصلاً له، فإنَّه ما لم يجاهِد نفسه أوّلاً لتَفْعلَ ما أُمِرَتْ به، وتتركَ ما نُمِيَتْ عنه، ويُحارِبُها في الله، لم يُمْكِنْهُ جهادُ عدوِّه في الخارج. فكيف يمكنُه جهاد عدوِّه والانتصاف منه، وعدوُّه الذي بين جنبيه قاهرٌ له، متسلِّطٌ عليه، لم يُجاهده، ولم يحاربه في الله، بل لا يمكنه الخروج إلى عدوِّه؛ حتى يجاهِدَ نفسه على الخروج.

فهذان عدوًّان قد امْتُحِن العبد بجهادهما، وبينها عدوٌ ثالث لا يمكنه جهادهما إلا بجهاده، وهو واقف بينها يُثَبِّط العبدَ عن جهادهما، ويُخذِّلُه ويُرجِفُ به، ولا يزالُ يُحَيِّلُ له ما في جهادهما من المشاقِّ وترْك الحظوظ وفَوْتِ اللذاتِ والمشتهيات ولا يُمكنه أن يجاهِد ذَيْنِكَ العدوَّيْن إلا بجهاده، فكان جهادُه هو الأصلَ لجهادهما، وهو الشيطان. قال - تعالى -: ﴿إِنَّ الشَيْطَانَ لَكُرُ عَدُوُّ فَالتَّخِذُوهُ عَدُوًّ المَّذَوَا ﴾ (٢).

والأمر باتخاذه عدوّاً تنبيه على استفراغ الوُسع في محاربته ومجاهدته، كأنَّه عدوٌ لا يَفْتُر ولا يُقصِّر عن محاربة العبد على عدد الأنفاس.

فهذه ثلاثة أعداء أُمِرَ العبد بمحاربتها وجهادها، وقد بُلي بمحاربتها في هذه الدار، وسلِّطتْ عليه امتحاناً من الله له وابتلاءً، فأعطى الله العبدَ مَدَداً وعُدَّةً وأعواناً وسلاحاً هذا الجهاد، وأعطى أعداءه مَدَداً وعُدَّةً وأعواناً وسلاحاً، وبَلا أحدَ الفريقين بالآخر وجعل بعضهم لبعض فتنةً لِيَبْلُو أخبارهم، ويمتحن من يتولَّه ويتولَّى رسُلَه، ممن يتولَّى الشيطان وحزبه، كها قال - تعالى -: ﴿وَيَحَعَلْنَا بَعْضَكُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وغيره، وانظر «الصحيحة» (٩٤٩).

<sup>(</sup>٢) فاطر: ٦.

وهذه المدافعة عنهم بحسب إيمانهم، وعلى قدْرِه، فإنْ قَوِيَ الإيمانُ قويتِ المدافعة، فمَنْ وجد خيراً، فليحمد الله، ومَن وجد غيرَ ذلك، فلا يلومنَّ إلا نفسه.

وأَمَرَهم أَنْ يُجاهدوا فيه حقّ جهاده، كما أَمَرَهم أَن يتَقوه حقَّ تقاته. وكما أَن حقّ تقاته وكما أن حقّ تقاته أن يُطاع فلا يُعصى، ويذكر فلا يُنسى، ويُشكر فلا يُكفر، فحقُّ جهاده أن يُجاهد العبد نفسه؛ لِيُسلِم قلبَه ولسانَه وجوارحَه لله، فيكون كلُّه لله، وبالله، لا

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) محمد: ٤.

<sup>(</sup>٣) محمد: ٣١.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ١٢.

لنفسِه ولا بنفسه، ويُجاهدَ شيطانه بتكذيبِ وعده، ومعصيةِ أمرهِ، وارتكابِ نهيه، فإنه يَعِدُ الأمانيَّ، ويمنِّي الغرور، ويعِدُ الفقرَ، ويأمرُ بالفحشاء، وينهى عن التُّقى والهُدى والعفةِ والصبرِ، وأخلاقِ الإيهان كلِّها، فجاهده بتكذيب وعْدِه، ومعصية أمره، فينشأ له من هذين الجهادين قوةٌ وسلطانٌ، وعُدَّةٌ يجاهد بها أعداء الله في الخارج؛ بقلبه ولسانه ويده ومالهِ، لتكونَ كلمةُ الله هي العليا.

واختلفَت عبارات السلف في حقِّ الجهاد:

فقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: هو استفراغ الطاقة فيه، وألّا يخافَ في الله لومة لائم. وقال مُقاتل: اعملوا لله حقَّ عمَلِه، واعبدُوه حقَّ عبادته. وقال عبد الله بن المبارك: هو مجاهدةُ النفس والهوى.

ولم يُصِبُ مَن قال: إنَّ الآيتين منسوختان؛ لظنِّه أنها تضمَّنتا الأمر بها لا يُطاق، وحقّ تقاته وحقّ جهاده: هو ما يُطيقه كلُّ عبد في نفسه، وذلك يختلف باختلافِ أحوال المكلفين في القدرة، والعجز، والعلم والجهل. فحقُّ التقوى وحقُّ الجهاد بالنسبة إلى القادر المتمكن العالم شيءٌ، وبالنسبة إلى العاجز الجاهل الضعيف شيءٌ.

وتأمَّل كيف عقَّب الأمرَ بذلك بقوله: ﴿ هُو ٱجْتَبَنَكُمْ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِ اللَّهِينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (١)، والحَرَج: الضِّيقُ، بل جَعَلَه واسعاً يَسَعُ كلَّ أحدٍ، كها جَعل رزقه يَسَعُ كلَّ حي، وكلَّف العبد بها يسَعه العبد، ورَزَق العبد ما يسَعُ العبد، فهو يسَعُ تكليفَه ويَسَعُهُ رزقُهُ، وما جعَل على عبده في الدين مِن حَرَج بوجه ما.

وقد وسَّع الله - سبحانه وتعالى - على عباده غايةَ التَّوسِعة في دينه، ورِزْقِه،

<sup>(</sup>١) الحج: ٧٨.

وعفْوِه، ومغفرته، وبسَطَ عليهم التوبة ما دامت الروحُ في الجسد، وفتَحَ لهم باباً لها لا يُغْلِقُهُ عنهم إلى أنْ تطلُعَ الشمسُ مِن مغربها، وجعلَ لكلِّ سيئةٍ كفَّارةً تكفِّرها؛ مِن توبة، أو صدقة، أو حسنة ماحية، أو مصيبة مُكفِّرة، وجعَل بكلِّ ما حرَّم عليهم عِوضاً مِن الحلال أنفعَ لهم منه، وأطيبَ وألذَّ، فيقومُ مقامَه ليستغني العبد عن الحرام، ويسعه الحلال، فلا يَضيقُ عنه، وجعَل لكل عُسرِ يمتحنهم به يُسراً قبله، ويُسراً بعده...، فإذا كان هذا شأنه - سبحانه - مع عباده، فكيف يُكلِّفُهم ما لا يَسَعُهُم فضلاً عمَّا لا يُطيقونه ولا يقدرون عليه.

إذا عُرف هذا، فالجهادُ أربعُ مراتبَ: جهاد النفس، وجهاد الشيطان، وجهاد الشيطان، وجهاد المنافقين.

فجهاد النفس أربعُ مراتب أيضاً:

إحداها: أنْ يُجاهِدَها على تعلَّم الهُدى، ودينِ الحقِّ الـذي لا فـلاح لهـا، ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به، ومتى فاتها عِلْمُه شقيت في الدَّارين.

الثانية: أنْ يُجاهدَها على العمل به بعد عِلْمِه، وإلا فمُجرَّدُ العلم بلا عمل إنْ لم يضرَّها لم ينفعها.

الثالثة: أنْ يُجاهدَها على الدعوة إليه، وتعليمِهِ مَـنْ لا يَعْلَمـهُ، وإلا كـان مـن الذين يكتمون ما أنزل الله مِن الهدى والبيّنات، ولا ينفعـهُ عِلْمـه، ولا يُنْجِيـه مِـن عذاب الله.

الرابعة: أنْ يُجاهدَها على الصبر على مشاقِّ الدعوة إلى الله، وأذى الخلق، ويتحمَّلَ ذلك كلَّه لله.

فإذا استكمَل هذه المراتب الأربع، صار من الرّبَّانيين، فإنَّ السلف مُجْمِعُون

على أنَّ العَالِم لا يستحقُّ أن يُسمَّى ربّانياً حتى يعرِفَ الحـقَّ، ويعمـلَ بـه، ويعلِّمَـه، فمَن عَلِمَ وعَمِلَ وعلَّم؛ فذاك يُدعى عظيماً في ملكوتِ السماوات.

وأمًّا جهاد الشيطان فمرتبتان:

إحداهما: جهادُه على دَفْعِ ما يُلقي إلى العبد؛ مِن الشُّبُهات والشكوك القادحة في الإيهان.

الثانية: جهادهُ على دفع ما يُلقي إليه من الإرادات الفاسدة والشهوات.

فالجهادُ الأول يكون بعدَه اليقين، والثاني يكون بعدَه الصبر. قال - تعالى -: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةُ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْبِ عَايَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (١)، فأخبَرَ أنَّ إمامة الدين، إنَّما تُنال بالصبر واليقين، فالصبر يَدْفَع الشهواتِ والإرادات الفاسدة، واليقين يدفع الشكوك والشبهات.

وأمَّا جهاد الكُفَّار والمنافقين، فـأربع مراتـب: بالقلـب، واللـسان، والمـال، والنفس، وجهاد الكفار أخصُّ باليد، وجهاد المنافقين أخصُّ باللسان.

وأمًّا جهادُ أرباب الظلم والبِدَعِ والمنكرات، فثلاث مراتب:

الأولى: باليدِ إذا قَدِرَ، فإنْ عَجَزَ، انتقل إلى اللسان، فإن عَجَزَ، جاهَد بقلبه، فهذه ثلاثة عشرَ مرتبةً مِن الجهاد، و « مَن مَاتَ ولَم يغُزُ، ولم يُحدِّث نفسه بالغزْوِ، مات على شعبةٍ من النفاق »(٢).

ولا يتمُّ الجهادُ إلا بالهجرةِ، ولا الهِجرة والجهادُ إلا بالإيمان، والرَّاجُون

<sup>(</sup>١) السجدة: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٩١٠.

رحمةَ الله هم الذين قاموا بِهـذِهِ الثلاثـة. قـال - تعـالى-: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَنهَدُوا فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَيْهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

وكما أنَّ الإيمان فرضٌ على كلِّ أحد، ففرْضٌ عليهِ هجرتان في كل وقت:

هجرةٌ إلى الله -عزَّ وجلَّ - بالتوحيد، والإخلاص، والإنابة، والتَّوكُّل، والخوف، والرجاء، والمحبة، والتوبة.

وهجرة إلى رسوله بالمتابعة، والانقيادِ لأمره، والتصديق بخبرِه، وتقديم أمرِه وخبرِه على أمرِ غيرِه وخبرِه: « فمن كانت هجرتُهُ إلى الله ورسوله، فهجرتُه إلى الله ورسوله، ومَن كانت هجرتُه إلى دُنيا يصيبها، أو امرأةٍ يتزوَّجها، فهجرته إلى ما هاجر إليه »(٢).

وفَرَضَ عليه جهاد نفسِه في ذات الله، وجهاد شيطانه، فهذا كُلُّهُ فرضُ عـينٍ لا ينوبُ فيه أحدٌ عن أحدٍ.

وأمَّا جهادُ الكُفار والمنافقين، فقد يُكتفى فيه ببعضِ الأمَّةِ إذا حصلَ منهم مقصود الجهاد.

وأكمل الخلق عند الله، مَن كَمَّلَ مراتبَ الجهاد كُلَّها، والخلق متف او تون في منازلهم عند الله، تفاوتهم في مراتب الجهاد، ولهذا كان أكمل الخلق وأكرمهم على الله، خاتِم أنبيائه ورسلِه، فإنَّه كمَّل مراتب الجهاد، وجاهد في الله حقَّ جهاده، وشَرع في الجهاد من حين بُعِثَ إلى أن توفاه الله - عزَّ وجلَّ - \*(٢).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) البخاري: ١، ومسلم: ١٩٠٧.

<sup>(</sup>٣) ما بين نجمتين من «زاد المعاد» (٣/ ٥ - ١٢).

## الإخلاص في الجهاد

عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: « إنَّمَا الأعمال بالنيّات وإنَّما لكل امرئ ما نوى » (١٠).

وعن أبي موسى - رضي الله عنه - قال: « جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: الرجل يُقاتِل للمُغْنَم، والرجل يُقاتل للذِّكر، والرجل يُقاتل لليُرى مكانُه، فمَن في سبيل الله » (٢٠). سبيل الله، قال: مَن قَاتل لتكون كلمةُ الله هي العليا؛ فهو في سبيل الله » (٢٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ١، ومسلم: ١٩٠٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: • ٢٨١، ومسلم: ١٩٠٤.

<sup>(</sup>٣) قال القاري - رحمه الله - في المرقاة (٧/ ٤٠٦): «عَرَضاً - بفتح الراء ويُسكن - قيل العَرَض - بالتسكين -: المتاع، العَرَض - بالتسكين -: المتاع، وكلاهما هنا جائز، وكل شيء فهو عرض، سوى الدراهم والدنانير، فإنها عين [والمعنى:] يطلب شيئاً».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢١٩٦)، والنسائي «صحيح سنن النسائي» (٢٩٤٣)، وانظر «الصحيحة» (٥٢).

## عذاب من يرائي في جهاده

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: إِنَّ وَلَى الله ﷺ يَقُولُ: إِنَّ وَلَى النّاس يُقْضَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَيْهِ، رَجُلُ اسْتُسْهِدَ فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا قَالَ: قَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى اسْتُسْهِدْتُ، قَالَ كَذَبْت، وَلَكِنَّكَ قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا قَالَ: فَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى اسْتُسْهِدْتُ، قَالَ كَذَبْت، وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لِأَنْ يُقَالَ جَرِيءٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ، حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ.

وَرَجُلُ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ وَعَلَّمَهُ، وَقَرَأَ الْقُرْآنَ، فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَهَا عَلَمْتُهُ، وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْآنَ، قَالَ كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ فِيكَ الْقُرْآنَ، قَالَ كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ تَعَلَّمْتُهُ، وَقَرَأْتُ الْقُرْآنَ لِيُقَالَ هُوَ قَارِئٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ وَلَكِنَّكَ تَعَلَّمْتَ الْعِلْمَ لِيُقَالَ عَالِمُ وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ لِيُقَالَ هُوَ قَارِئٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ.

وَرَجُلٌ وَسَّعَ اللهُ عَلَيْهِ، وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصْنَافِ المَالِ كُلِّهِ، فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: مَا تَرَكْتُ مِنْ سَبِيلٍ ثُحِبُّ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إِلَّا فَعَرَفَهَا، قَالَ: كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُوَ جَوَادٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ، ثُمَّ أُلْقِيَ فِي النَّارِ » (١).

وعن عبادة بن الصامت - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ قال: « مَن غـزا في سبيل الله ولم ينو إلاّ عقالاً، فله ما نوى» (٢٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٩٠٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي وابن حبّان في «صحيحه»، وحسنه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٣٤).

## الترهيب من أن يموت الإنسان ولم يغزُ<sup>(١)</sup>

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ من مات ولم يَغنزُ، ولم يُعَدِّث به نفسه، مات على شعبة من نفاق »(٢).

وعن أبي أمامة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « من لم يغزُ أو يُجهِّز غازياً، أو يخلِف غازياً في أهله بخير، أصابه الله تعالى بقارعةٍ قبل يوم القيامة » (").

وعن أبي بكر - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: ما ترك قومٌ الجهاد؛ إلّا عمّهُم الله بالعذاب » (١٠).

وعن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله ﷺ: « إذا تبايعتم بالعينة (٥٠)، وأخذتم أذناب البقر (٢٠)، ورضيتم بالزّرع، وتركتم الجهاد؛ سلّط الله

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من كتاب «الترغيب والترهيب» للمنذري - رحمه الله -.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٩١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود وغيره، وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في «الأوسط» بإسناد حسن، وانظر «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٩٢)، و«الصحيحة» (٢٦٦٣).

<sup>(</sup>٥) العِينَة: هو أن يبيع مِن رجُلِ سلعة بثمنِ معلوم؛ إلى أجلٍ مسمَّى، ثمّ يشترِيها منه بأقلَّ من الثمن الذي باعها به... وسُمِّيت عِينَة لحصول النقد لصاحب العينة؛ لأنَّ العين هو المال الحاضر من النقد، والمشتري إنّما يشتريها ليبيعها بعين حاضرة؛ تَصِلُ إليه معجّلة. «النّهاية». وتقدّم.

<sup>(</sup>٦) كناية عن الاشتغال عن الجهاد بالحرث. «فيض القدير».

عليكم ذُلاً لا ينزِعُهُ حتى ترجعوا إلى دينكم » (١).

## الجهاد في سبيل الله تجارة مُنجية

قال الله - تعالى -: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ اَدُلُكُوْ عَلَى تِعِدَرَةِ لَنَجِهُ مِّنْ عَذَابٍ أَلِيم \* لُوَّمِنُونَ بِاللهِ وَرَجُهُ لِهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عُلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْه

## الجهاد من أفضل الأعمال عند الله - تعالى - وأُحبِّها إليه

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ « سُئل أي العمل أفضل؟ فقال: إيهان بالله ورسوله، قيل: ثمّ ماذا؟ قال: الجهاد في سبيل الله، قيل: ثمّ ماذا؟ قال: حجٌّ مبرورٌ » (٣).

وعن ابن مسعود - رضي الله عنه - قال: « قلت: يا رسول الله ﷺ أيّ العمل أحبّ إلى الله - تعالى -؟ قال: الصلاة على وقتها، قلتُ: ثمّ أيّ؟ قال: برّ الوالدين، قلتُ: ثمّ أيّ؟ قال: الجهاد في سبيل الله »(1).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود وغيره، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» برقم (١١).

<sup>(</sup>٢) الصف: ١٠ - ١٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٦، ومسلم: ٨٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٥٢٧، ومسلم: ٨٥.

#### الجنة تحت ظلال السيوف

عن أبي بكر بنِ أبي موسى الأشعري قال: «سمعت أبي - رضي الله عنه - وهو بحضرة العدو يقول: قال رسول الله على إن أبواب الجنّة تحت ظلال السيوف فقام رجل رثُّ الهيئة، فقال: يا أبا موسى آنت سمعْتَ رسول الله على يقول هذا؟ قال: نعم، قال فرَجع إلى أصحابه، فقال: أقرأ عليكم السلام، ثمّ كسر جَفْن سيفه (١) فألقاه، ثمّ مشى بسيفه إلى العدو، فَضَرب به حتى قُتل »(١).

# لا يجتمع غُبارٌ في سبيل الله ودخان جهنّم

عن أبي عبس عبد الرحمن بن جبر - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عنه " هما اغبرَّت قدما عبد في سبيل الله فتمسَّهُ النار » (٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: لا يلِجُ النار رجل بكى من خشية الله - تعالى - حتى يعود اللبن في الضّرع، ولا يجتمع على عبد غُبارٌ في سبيل الله ودُخان جهنّم »(٤).

## يُنجّي الله - تعالى - بالجهاد من الهمّ والغمّ

عن عُبادة بن الصامت - رضي الله عنه - عن النبيّ ﷺ قال: « جاهِــدوا في

<sup>(</sup>١) أي: غمده أو غلافه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: ۱۹۰۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٨١١

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي وغيره، وصححه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» برقم (١٢٦٩).

سبيل الله القريب والبعيد، في الحضر والسفر، فإنّ الجهاد باب من أبواب الجنّـة، إنّه لينجّي الله - تبارك وتعالى - به من الهمّ والغمّ» (١).

#### المجاهد أفضل الناس

عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال: « قيل: يا رسول الله أيّ النّاس أفضل؟ فقال رسول الله عَيْقَةَ: مؤمنٌ يجاهد في سبيل الله بنفسه وماله، قالوا: ثمّ مَن؟ قال: مؤمنٌ في شِعب (٢) من الشعاب، يتقي الله ويَدَعُ النّاس من شرّه » (٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن رسول الله ﷺ أنّه قال: « مِن خير معاش (١٠) النّاس لهم؛ رجلٌ مُمسكٌ عِنان (٥) فَرَسه في سبيل الله يطيرُ، على متنه، كلمّا سمع هيْعَة (١) أو فزْعَة (٧)؛ طار عليه يبتغي القتل والموت مظانّه (٨)، أو رجلٌ في

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وغيره، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» برقم (٧٧٠) .

<sup>(</sup>٢) ما انفرَج بين جبلين، وليس المراد نفس الشِّعب خصوصاً، بل المراد الانفراد والاعتزال. «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٧٨٦، مسلم: ١٨٨٨.

<sup>(</sup>٤) المعاش: هو العيش وهو الحياة، وتقديره - والله أعلم - مِن خير أحوال عيشهم رجل ممك. انظر «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٥) العِنان: سيرُ اللجام.

<sup>(</sup>٦) الهيعة: الصوت عند حضور العدو.

<sup>(</sup>٧) الفزعة: النهوض إلى العدو.

<sup>(</sup>٨) يبتغي القتل مظانّه: يطلُبه في مواطنه التي يُرجى فيها لـشدّة رغبتـه في الـشهادة. «شرح النّووي».

غُنيمة (١) في رأس شعَفَة (٢) من هذه الشَّعَف، أو بطن وادٍ من هذه الأودية، يُقيم الصلاة، ويؤتي الزكاة، ويعبُد ربّه، حتى يأتيه اليقين، ليس من النّاس إلاّ في خير »(٣).

# ذِكر التسويةِ بين طالب العلم ومعلِّمهِ وبين المجاهدِ في سبيل الله<sup>(1)</sup>

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « مَن جاء مسجدي هذا، لم يأتِهِ إلا لخير يتعلَّمُه، أو يُعلِّمه؛ فهو بمنزلة المجاهدين في سبيل الله، ومَن جاء لغير ذلك، فهو بمنزلة الرجل ينظُر إلى متاع غيرِه »(٥).

## أي القتل أشرف

عن عبد الله بن حبشي الخثعمي - رضي الله عنه - « أنّ النبيّ عَلَيْلَة سُئل: أي القتل أشرف؟ قال: من أُهريق دمه وعُقِر جواده » (١).

مقام الرجل في سبيل الله أفضل من صلاته في بيته سبعين عاماً عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « مرّ رجلٌ مِن أصحاب رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) الغُنيمة: تصغير الغَنم، أي قطعة منها. «شرح النَّووي».

<sup>(</sup>٢) شَعَفَةُ كلّ شيء أعلاه، يريد به رأس جبلٍ من الجبال، «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٩٨٩.

<sup>(</sup>٤) هذا العنوان من «صحيح ابن حبان»، انظر «التعليقات الجِسان» (١/ ٣٠٣).

<sup>(°)</sup> أخرجه ابن ماجه والبيهقي وغيرهما، وانظر «صحيح الترغيب والترهيب» (٨٧)، و «التعليقات الجِسان» (٨٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (١٢٨٦)، وابن ماجه بلفظ: أي الجهاد أفضل، «صحيح سنن النسائي» (٢٣٦٦)، والنسائي «صحيح سنن النسائي» (٢٣٦٦)، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣١٨).

بشِعبِ فيه عُيَنْة مِن ماء عذبة، فأعجَبَتْه لطيبها، فقال: لو اعتزلْتُ النّاس فأقمتُ في هذا الشعب، ولن أفعل حتى أستأذن رسول الله على في هذا الشعب، ولن أفعل حتى أستأذن رسول الله على في في في في في في فقال: لا تفعل؛ فإنّ مَقام (١) أحدكم في سبيل الله أفضل مِن صلاته في بيته سبعين عاماً، ألا تحبون أن يغفر الله لكم ويُدخلكم الجنة، اغزو في سبيل الله، من قاتل في سبيل الله فُواق ناقة (١) وجَبت له الجنة » (١).

وعن عمران بن حصين - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ قال: « مَقام الرجل في الصف في سبيل الله؛ أفضل عند الله من عبادة الرجل ستين سنة » (1).

## للمجاهد في الجنة مائة درجة

عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - أنّ رسول الله عَلَيْ قال: «يا أبا سعيد، من رضي بالله ربّاً وبالإسلام ديناً، وبمحمد نبيّاً؛ وجبَت له الجنة، فعَجِب لها أبو سعيد، فقال: أعِدها عليّ يا رسول الله ففَعل، ثمّ قال: وأخرى يُرفع بها العبد مائة درجة في الجنة، ما بين كلّ درجتين كما بين السماء والأرض، قال: وما هي يا رسول الله؟ قال: الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله »(٥).

<sup>(</sup>١) قال العلّامة القاري - رحمه الله - في «المرقاة» (٧/ ٣٩٣) : «بفتح الميم، أي قيامه، وفي نسخة: بضمّها، وهي الإقامة، بمعنى ثبات أحدكم».

<sup>(</sup>٢) قدر ما بين الحلبتين وتُضَمّ فاؤُه وتُفتَح. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أحرجه الترمذي «صحيح سنن الترمذي» (١٣٤٨) وحسَّن شيخنا - رحمه الله - إسناده في «المشكاة» (٣٨٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم وقال: صحيح على شرط البخاري، وصححه لغيره شيخنا - رحمه الله -في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٠٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ١٨٨٤.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « إن في الجنة مائة درجة، أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله، ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فاسألوهُ الفردوس، فإنه أوسط الجنّة، وأعلى الجنّة، وفوقه عرش الرحمن، ومنه تَفَجَّر أنهار الجنّة » (١).

## ما يعدِل الجهاد في سبيل الله - عزّ وجلّ -؟

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « قيل للنبيّ على الله عنه الجهاد في سبيل الله - عز وجل - ؟ قال: لا تستطيعونه (٢)، قال: فأعادوا عليه مرتين أو ثلاثاً، كلّ ذلك يقول: لا تستطيعونه، وقال في الثالثة: مَثَل المجاهد في سبيل الله كمثل الصائم القائم القائم القائم القائم القائم الله - تعالى - » (١٠).

## فضل الشهادة في سبيل الله - سبحانه-

قال الله - تعالى -: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِسَبِيلِٱللَّهِ ٱمْوَتَّأَ بَلْ أَحْيَاهُ عِندَ رَبِّهِمْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٧٩٠.

<sup>(</sup>٢) وردت بالنون وحذفها، قال الإمام النّووي - رحمه الله -: «... هكذا هو في مُعظم النّسخ: (لا تستطيعوه) وفي بعضها (لا تستطيعونه) - بالنون -، وهذا جارٍ على اللغة المشهورة، والأول صحيح أيضاً، وهي لغة فصيحة حذف النون من غير ناصب ولا جازم، وقد سبق بيانها ونظائرها مرات ».

<sup>(</sup>٣) القانت: أي المطيع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٧٨٥، ومسلم: ١٨٧٨. واللفظ له.

ثُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا ءَاتَنهُمُ ٱللهُ مِن فَضَلِهِ ، وَيَسْتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بهِم مِنْ خَلْفِهِمْ ٱلَّا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضَلِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱللَّهُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* (١).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ قال: « والذي نفسي بيده، لا يُكْلَم (٢) أحدٌ في سبيل الله - والله أعلم بمن يُكلَمُ في سبيله - إلاّ جاء يـوم القيامة واللون لون الدم، والريح ريح المسك »(٣).

وعن عبادةً بن الصامت - رضي الله عنه - عن النبيِّ ﷺ قال: « للشهيد

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٦٩-١٧١.

<sup>(</sup>٢) أي: يُجرح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٨٠٣، مسلم: ١٨٧٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٨٨٧.

عند الله ست خصال: يغفر له في أول دفعة من دمه، ويرى مقعده من الجنة، ويُجار من عذاب القبر، ويَأمن الفَزع الأكبر، ويُحلّى حِلية الإيمان، ويُحزوّج من الحور العين، ويشفع في سبعين إنساناً من أقاربه »(١).

وعن رجلٍ من أصحاب النبي ﷺ: « أنّ رجلاً قال: يـا رسـول الله مـا بـال المؤمنين يُفتَنون في قبـورهم إلاّ الشهيد؟ قال: كفى ببارقة الـسيوف(٢) عـلى رأسـه فتنة »(٣).

وعن ابن عمر - رضي الله عنهما - « أنّ النبيّ مرّ بخباء () أعرابي، وهو في أصحابه يريدون الغزو، فرفَع الأعرابي ناحيةً مِن الخِباء، فقال: من القوم؟ فقيل: رسول الله ﷺ وأصحابه يُريدون الغزو، فقال: هل مِن عرض الدنيا يصيبون؟ قيل له: نعم، يصيبون الغنائم، ثمّ تُقسَّم بين المسلمين.

فعمد إلى بَكُر (°) له فاعتقله (۱٬)، وسار معهم فجعل يدنو ببَكْره إلى رسول الله على الله على الله على الله على الله على النجدي، وجَعل أصحابه يذودون بَكْره عنه، فقال رسول الله على النجدي، فوالذي نفسي بيده؛ إنه لمن ملوك الجنة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي "صحيح سنن الترمذي" (١٣٥٨) وصححه، وابن ماجمه "صحيح سنن ابن ماجه» (٢٢٥٧)، وأحمد، وصححه شيخنا - رحمه الله - في "أحكام الجنائز" (ص٠٥).

<sup>(</sup>٢) أي: لمعانها، يقال: برَق بسيفه، وأبرَق: إذا لمع به. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي وصححه شيخنا - رحمه الله - في «أحكام الجنائز» (ص٠٥).

<sup>(</sup>٤) الخِباء: بيتٌ صغيرٌ من صوفٍ أو شعَر. «لسان العرب».

<sup>(</sup>٥) البكر: الفتيّ من الإبل، بمنزلة الغلام مِن النّاس. «النّهاية».

<sup>(</sup>٦) يُقال: اعتَقَل الشاة: هو أن يضَعَ رِجْلَها بين ساقه وفَخِذه، ثم يحلبَها. وانظر «النّهاية».

قال: فلقوا العدو، فاستشهد، فأُحبر بذلك النبي ﷺ، فأتاه فقعَد عند رأسه مستبشراً - أو قال: مسروراً - يضحك، ثمّ أعرض عنه. فقلنا: يا رسول الله! رأيناك مُستبشِراً تضحك، ثمّ أعرضتَ عنه؟ فقال: أمّا ما رأيتم مِن استبشاري - أو قال من سروري -، فلِما رأيتُ مِن كرامة روحِهِ على الله - عزّ وجلّ -، وأمّا إعراضي عنه؛ فإنّ زوجته من الحور العين الآن عند رأسه »(۱).

وعن مجاهد عن يزيد بن شجرة - وكان يزيد بن شجرة ممن يصدق قوله فعله - [قال:] خطبنا فقال: «يا أيها النّاس، اذكروا نعمة الله عليكم، ما أحسن نعمة الله عليكم، تُرى مِن بين أخضر وأهر وأصفر، وفي الرحال(٢) ما فيها. وكان يقول: إذا صفّ النّاس للصلاة، وصفّوا للقتال، فُتِحتْ أبوابُ السهاء وأبوابُ الماخة، وعُلقت أبواب النار، وزيِّن الحور العين واطّلعن، فإذا أقبل الرجل قلن: اللهم انصره، وإذا أدبر احتَجَبْنَ منه، وقُلن: اللهم اغفر له، فانهكوا وجوه القوم فلي لكم أبي وأمي، ولا تخزوا الحور العين؛ فإن أول قطرة تنضح من دمِه؛ يُكفّر عنه كل شيء عَمِلَه، وتنزل إليه زوجتان من الحور العين، يمسحان التراب عن عنه كل شيء عَمِلَه، وتنزل إليه زوجتان من الحور العين، يمسحان التراب عن وجهه، ويقولان: قد أنى "كا، ثمّ يُكسى مائة حُلّة، ليس من نسيج بني آدم، ولكن من نَبْتِ الجنة، لو وضعْنَ بين أصبعين لوسعن. وكان يقول: نبئتُ (١٠) أن السيوف مفاتيح الجنة »(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي بإسناد حسن، وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) أي: الدور والمساكن والمنازل.

<sup>(</sup>٣) أي: قد آن.

<sup>(</sup>٤) قال شيخنا - رحمه الله - : كأنه يعني عن النبي على وقد جاء مرفوعاً من طُرُق، أحدها صحيح ... وقد خرّجتها في «الصحيحة» (٢٦٧٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني وصححه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٧٧).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ أنّه سأَل جبرائيل عن هذه الآية ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ الله ﴾ (١). مَن الذين لم يشأ الله أن يصعَقَهم؟ قال: هم شهداء الله » (١).

#### فضل الرباط في سبيل الله - تعالى -

عن سلمان - رضي الله عنه - قال: سمعْتُ رسول الله ﷺ يقول: « رباط يـومِ وليلة خيرٌ من صيام شهر وقيامِه، وإن مات جرى عليه عملُه الـذي كـان يعمله، وأُجريَ عليه رزقُهُ(")، وأمِن الفتّان(١٠) »(°).

وعن فَضالة بن عبيد: أن رسول الله ﷺ قال: « كل ميتٍ يُختم على عمله، إلا المرابط، فإنّه ينمو له عمله إلى يوم القيامة، ويؤمّنُ من فتّان القبر »(٢).

<sup>(</sup>١) الزمر: ٦٨.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم وقال: «صحيح الإسناد»، وصححه شيخنا - رحمه الله -: في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٨٧).

<sup>(</sup>٣) قال النَّووي - رحمه الله تعالى -: «موافقٌ لقول الله - تعالى - في الـشهداء ﴿ أَحَيَّاهُ عِندَ رَبِّهِمْ فَر يُرْزَقُونَ ﴾ والأحاديث السابقة أنّ أرواح الشهداء تأكل مِن ثمار الجنة».

<sup>(</sup>٤) أي في القبر، والفتّان: جمع فاتن.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: ١٩١٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢١٨٢)، والترمذي «صحيح سنن الترمذي» (٣٨٢٢)، وصحح شيخنا - رحمه الله - إسناده في «المشكاة» (٣٨٢٣)، وانظر «أحكام الجنائز» (ص٥٨٥).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه -: « أنه كان في الرباط ففزعوا إلى الساحل، ثمّ قيل: لا بأس، فانصرف النّاس وأبو هريرة واقفٌ، فمرّ به إنسان، فقال: ما يُوقفُك يا أبا هريرة! قال: سمعْتُ رسول الله عليه يقول: موقف ساعة في سبيل الله؛ خير من قيام ليلة القدر، عند الحجر الأسود »(١).

وعن عثمانَ بنِ عفان - رضي الله عنه - قال: « سمعْتُ رسول الله ﷺ يقول: « رباط يوم في سبيل الله؛ خيرٌ من ألف يوم فيها سواه من المنازل » (٢).

#### فضل الرمي بنية الجهاد والتحريض عليه

عن عقبة بن عامر - رضي الله عنه - قال: « سمعْتُ رسول الله ﷺ وهو على المنبر يقول: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُ مِن قُوَّةٍ ﴾ ، ألا إنّ القوة الرمي، ألا إنّ القوة الرمي » (٣).

وعن عقبة بن عامر - رضي الله عنه أيضاً - قال: سمعتُ رسول الله عليه و يقول: « ستُفتح عليكم أرضون، ويكفيكم الله، فلا يَعجَب و أحدكم أن يله و بأسهمه (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان في «صحيحه» والبيهقي وغيرهما، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي وغيره، وحسنه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٩١٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٩١٨.

وعن سلمة بن الأكوع - رضي الله عنه - قال: « مرّ النبيّ على نفر مِن أسلَم ينتضلون (۱) ، فقال النبيّ على الله عنه إسماعيل، فإنّ أباكم كان رامياً ، ارموا وأنا مع بني فلان، قال: فأمسَك أحد الفريقين بأيديهم، فقال رسول الله على على الكم لا ترمون؟ قالوا: كيف نرمي وأنت معهم؟ قال النبيّ على الموا فأنا معكم كُلِّكُم » (۱).

#### اللهو بأدوات الحرب<sup>(٣)</sup>

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « بينا الحبشة يلعبون عند النبيّ ﷺ الله عنه النبيّ ﷺ الله عنه النبيّ الله عنه المرابهم، دخَل عمر فأهوى إلى الحصى فحَصَبَهم (١٠) بها، فقال: دعهم يا عمر »(٥).

# إثم مَن تعلّم الرمي ثمّ تَركه (٢)

عن عقبَة بن عامر - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « مَن عَلِمَ الله عَلِيمَ الله عَلِمَ الله عَلِمَ الله عليم منّا، أو قد عصى » (٧).

<sup>(</sup>١) أي: يرتمون بالسهام، يُقال انتضل القوم وتناضلوا: أي رَمَوا للسبق. «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٨٨٩.

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان مقتبس من تبويب البخاري (باب اللهو بـالحراب ونحوهـا) انظر (كتـاب الجهاد) (باب - ٧٩).

<sup>(</sup>٤) فحَصَبهم: رماهم بالحصباء، وهي الحصي الصغار.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٩٠١، ومسلم: ٨٩٣.

<sup>(</sup>٦) انظر - إن شئت للمزيد من الفائدة - كتاب «صحيح الترغيب والترهيب» (٢/ ٩٤). «الترغيب في الرمي في سبيل الله وتعلّمه»

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم: ١٩١٩.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ، قال: « مَن تعلّم الرمي ثمّ نسيَهُ، فهي نعمة جحَدها »(١).

#### فضل احتباس الخيل للجهاد في سبيل الله

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « مَن احتبسَ فرساً في سبَيل الله؛ إيهاناً بالله وتصديقاً بوعده (٢)، فإنّ شِبَعَهُ (٢) ورِيَّهُ (٤) ورَوثَه وبولَه؛ في ميزانه يوم القيامة » (٥).

وعن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله ﷺ: « الخيل معقود (٢٠) في نواصيها (٧) الخير إلى يوم القيامة » (٨).

وعن أبي ذر - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « ما مِن فرس عربي ؛ إلا يُؤذَن له عند كل سحَر، بكلمات يدعو بهنّ: اللهم خوّلتَني (٩) من بني آدم،

<sup>(</sup>١) أخرجه البزّار والطبراني في «الصغير» و«الأوسط» بإسناد حسن وصححه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) أي الذي وعَد به من الثواب على ذلك «فتح».

<sup>(</sup>٣) ما يشبع به.

<sup>(</sup>٤) ما ير*وى* به.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٨٥٣.

<sup>(</sup>٦) ملوي مضفور فيها ، «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٧) الشعر المسترسل على الجبهة، «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري: ٢٨٥٢، مسلم: ١٨٧٢.

<sup>(</sup>٩) التخوُّل: التمليك والتَّعهُد.

وجعلتني له، فاجعلني أحبّ أهله ومالِه، أو مِن أحبِّ أهله ومالِه إليه "(١).

# فضل النفقة في سبيل الله وتجهيز الغزاة<sup>(٢)</sup>

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « من أنفَق زوجين في سبيل الله، دعاه خَزَنَة الجنّة - كُلُّ خَزَنةِ باب - أي فُل ("، هلُمَّ » قال أبو بكر: يا رسول الله، ذاك الذي لا توى (1) عليه، فقال النبي ﷺ: «إني لأرجو أن تكون منهم» (٥).

وفي رواية: « مَن أنفق زوجين في سبيل الله مِن ماله؛ دعتهُ حَجَبَة الجنّة: أي فُلُ، هَلُمّ! هذا خيرٌ - مراراً -، فقال أبو بكر: يـا رسـول الله! هـذا الـذي لا تَـوَى عليه، فقال رسول الله ﷺ: أما إنّي أرجو أن تدعوك الحجَبة كلها »(١٠).

وعن زيد بن خالد - رضي الله عنه - أنّ رسول الله قال: « مَن جهَّز غازياً في سبيل الله فقد غزا » (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي وصححه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٢٥١).

<sup>(</sup>٢) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ٣٧).

<sup>(</sup>٣) أي فُل: معناه يا فلان «النّهاية». وانظر «الفتح» للمزيد من الفائدة.

<sup>(</sup>٤) لا توى: أي لا ضياع ولا خسارة، وهو من التوى: الهلاك. «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٨٤١، ومسلم: ١٠٢٧، وانظر «صحيح البخـاري» الأرقـام الآتيـة (١٨٩٧، ٣٢١٦، ٣٦٦٦)

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن حبان في «صحيحه» «التعليقات الحسان» (٢٦٢٢) وأبو عوانة في «صحيحه» وغيرهما، وانظر «الصحيحة» (٢٢٦٠).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري: ٢٨٤٣، ومسلم: ١٨٩٥.

عن خريم بن فاتك - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « من أنفق نفقة في سبيل الله، كُتبت له سبعُ مائة ضعف » (١٠).

وعن أبي مسعود الأنصاري - رضي الله عنه - قال: « جاء رجل بناقة مخطومة (٢)، فقال: هذه في سبيل الله، فقال رسول الله ﷺ: لك بها يوم القيامة سبع مائة ناقة كلّها مخطومة » (٣).

#### أجر الشهادة بالنيّة لمن لم يستطع الجهاد

عن سهل بن حُنيف أن النبي ﷺ قال: « مَن سأَل الله الشهادة بصِدق، بلّغه الله منازل الشهداء، وإنْ مات على فراشه »(1).

وعن أنس - رضي الله عنه - « أنّ النبيّ ﷺ كان في غـزاة، فقـال: إنّ أقوامـاً بالمدينة خَلفَنا، ما سلَكْنا شِعباً ولا وادياً إلاّ وهم معنا فيه، حَبَسهُم العُذر »(°).

#### من صفات القائد

١- أن يُعرَف بالورع والتقوى، والائتمار بها أمَرَ الله به، والانتهاء عمّا نهى الله عنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه النّسائي والترمذي وقال: حديث حسن، وابن حبان في «صحيحه»، والحاكم وقال: صحيح الإسناد، وانظر «صحيح الترغيب والترهيب» (١٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) مخطومة: أي فيها خِطام، وهو أن يُؤخذ حَبْل من ليف أو شَعر أو كَتَّان، فيُجْعَل في أَحَـد طَرَفيـه حَلْقة، ثمّ يُشَدّ فيها الطَّرف الآخر؛ حتى يَصِير كالحلْقة، ثُم يُقَاد البَعير. وانظر «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٨٩٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٩٠٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٨٣٩، مسلم: ١٩١١.

٢- أن يكون من أهل الخِبرة في الأمور العسكرية وميادين القتال.

٣- أن يُشهد له بالجرأة والشجاعة، عن أبي اسحاق قال: قال رجلٌ للبراء بن عازب - رضي الله عنهما -: « أفررتم عن رسول الله ﷺ يومَ حُنين، قال: لكن وسول الله ﷺ يومَ حُنين، قال: لكن رسول الله ﷺ لم يفرّ، إنَّ هوازن كانوا قوماً رُماةً، وإنَّا لـمَّا لقِيناهم حَمَلْنا عليهم فانهزموا، فأقبَل المسلمون على الغنائم، واستقبلونا بالسّهام، فأمَّا رسول الله ﷺ فلم يفرّ، فلقد رأيتُه، وإنّه لعلى بغلته البيضاء، وإنّ أبا سفيانَ (١) آخِذٌ بلجامها، والنبيُّ يَعْلِيُ يقول: «أنا النبيُّ لا كَذِب أنا ابن عبد المطّلِب »(٢).

قال ابن كثير - رحمه الله -("): « وهذا في غاية ما يكون مِن السجاعة التامَّة، إنّه في مِثْل هذا اليوم في حَوْمة الوغى، وقد انكشَفَ عنه جيشه، هو مع ذلك على بغلة وليست سريعة الجري، ولا تصلُح لكرِّ و لا لفرِّ ولا لهرب، وهو مع هذا أيضاً يُركِضها إلى وجوههم، ويُنوِّه باسمه، ليعرفه مَن لم يعرفه - صلوات الله وسلامه عليه دائماً إلى يوم الدين - وما هذا كلُّه إلا ثقة بالله، وتوكُّلاً عليه، وعِلماً منه بأنه سينصره، ويتمُّ ما أرسَلَه به، ويُظهِرُ دينَه على سائر الأديان ".

قال الإمام أحمد - رحمه الله -: « لا يُعجبني أن يخرج مع الإمام أو القائد إذا عُرف بالهزيمة وتضييع المسلمين، وإنها يغزو مع مَن له شَفَقة وحيطةٌ على المسلمين » (١٠).

<sup>(</sup>١) هو أبو سفيان بنُ الحارث بن عبد المطلب - رضي الله عنــه - كــها في البخــاري(٢٨٧٤)، وفي رواية عند مسلم (١٧٧٦-٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٨٦٤، ومواضع أخرى، ومسلم: ١٧٧٦.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير «سورة التوبة» (آية: ٢٥).

<sup>(</sup>٤) «المغني» (١٣/ ١٤)

٤- أن يُشهَد له بالصبر والجلد والحكمة.

٥- أن يكون ذا فطنة وبديهة، حتى يُحسِن التصرف عند الشدّة، وهذه الصفات يتفاوت قدر تحقّقها في النّاس فيُسعى إلى أفضل الموجود؛ وذلك لتحقيق أفضل الخيرين، ما أمكن ذلك.

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٢٥٣): « فالقُوَّةُ في إمارة الحرب تَرْجِع إلى شجاعة القلب، وإلى الخِبرة بالحروب، والمخادَعة فيها؛ فإنَّ الحرب خَدْعَة، وإلى القدرة على أنواع القتال: مِنْ رمي وَطعْنِ وضَرْبٍ، ورُكوبٍ، وكَرِّ، وفرِّ، ونحوِ ذلك؛ كما قال الله - تعالى -: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِبَاطِ ٱلْخَيْلِ ثَرِّهِ بُون بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ (١٠)».

#### من وصايا رسول الله ﷺ إلى قُوّاده

عن أبي موسى - رضي الله عنه - قال: «كان رسول الله ﷺ إذا بَعَثُ أحداً من أصحابه في بعض أمره قال: بشروا ولا تُنفِّروا، ويسِّروا ولا تُعسِّروا »(٢).

وفي رواية: « أنّ النبيّ ﷺ بَعَثه ومُعاذاً إلى اليمن فقال: « يسِّرا ولا تُعسِّرا، وبشِّرا ولا تُعسِّرا، وبشِّرا ولا تُعسِّرا،

وعن عبد الله بن أبي أوفى -رضي الله عنه-: « أنَّ رسول الله ﷺ في بعض

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٧٣٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٤٣٤٥، ٤٣٤٥، ومسلم: (١٧٣٣).

أيامه التي لقي فيها العدو، انتظر حتى مالت الشمس، ثمّ قام في النّاس فقال: « لا تَعَنُّوا لقاء العدو وسَلُوا الله العافية، فإذا لقيتموهم فاصبروا، واعلموا أنّ الجنّة تحت ظلال السيوف، ثمّ قال: اللهمّ مُنْزِلَ الكتاب، ومُجري السحاب، وهازِمَ الأحزاب اهزمهم، وانصرنا عليهم »(۱).

وعن عليّ - رضي الله عنه - قال: « بعثَ النبيّ ﷺ سريّةً وأمَّر عليهم رجلاً من الأنصار، وأمَرَهم أن يطيعوه فغَضِب عليهم، وقال: أليس قد أَمَرَ النبيُّ ﷺ أن تطيعوني؟ قالوا: بلى.

قال: عَزِمْتُ عليكم لَمَا جمعتم حطبا وأوقدتم ناراً ثمّ دخلتم فيها، فجمَعوا حطباً فأوقدوا، فلمّا همّوا بالدخول؛ فقام ينظُر بعضهم إلى بعض، قال: بعضهم إنها تَبِعْنا النبيّ عَلَيْ فراراً مِن النار أفندخلها؟ فبينها هم كذلك؛ إذ خَمدت النار، وسكنَ غضبه، فُذكر للنبي عَلَيْ فقال: لو دخلوها ما خرجوا منها أبداً، إنّها الطاعة في المعروف » (٢).

وعن بريدة - رضي الله عنه - قال: «كان رسول الله ﷺ، إذا أمّر أميراً على جيش أو سريّة (٢) أوصاه في خاصّته بتقوى الله ومَن معه مِن المُسلمين خيراً. ثمّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٠٢٤، ومسلم: ١٧٤٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٧١٤٥، ومسلم: ١٨٤٠.

<sup>(</sup>٣) السريَّة: هي قطعة من الجيش؛ تخرج منه، تَغِير وترجع إليه، قالوا: سُميّت سريّـة؛ لأنّهـا تسري في الليل ويخفي ذهابُها. «شرح النّووي».

قال: « اغزوا باسم الله، في سبيل الله، قاتِلوا مَن كَفر بـالله. اغْزوا ولا تَغُلُّوا ولا تَغُلُّوا ولا تَغُلُّوا ولا تَغُلُّوا ولا تَغُلُّوا وليداً (''. وإذا لقيتَ عدوّك من المشركين فادْعُهم إلى ثلاث خصالٍ (أو خِلال).

فأيّتُهُنَّ ما أجابوك؛ فاقبل منهم، وكُفّ عنهم. ثمّ ادعهم إلى الإسلام، فإنْ أجابوك فاقبل منهم، وكُفّ عنهُم، ثمّ ادعهم إلى التَّحُول مِن دارِهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنهم إنْ فعَلوا ذلك؛ فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإنْ أبوا أن يتَحوَّلوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين؛ يجري عليهم حُكم الله الذي يجري على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء يجري على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء؛ إلا أن يجاهدوا مع المسلمين.

فإنْ هم أَبُوا فسَلْهم الجزية، فإنْ هم أجابوك فاقَبَل منهم وكُفَّ عنهُم. فإنْ هم أَبُوا فاستَعِن بالله وقاتِلهم، وإذا حاصرت أهل حِصن، فأرادوك أن تجعل لهم فرمّة الله والله وقاتِلهم، وإذا حاصرت أهل حِصن، فأرادوك أن تجعل لهم ذِمّة الله ولا ذِمّة نبيّه.

ولكن اجعل لهم ذمّتك وذمّة أصحابك فإنكم أن تُخفِروا<sup>(١)</sup> ذممكم وذِمَم أصحابكم، أهون مِن أنْ تُخفِروا ذِمَّة الله وذِمَّة رسوله، وإذا حاصرتَ أهل حِـصنٍ

<sup>(</sup>١) تَمْثُلُوا: أي لا تُشَوّهوا القتلى بقَطْع أنوفهم، أو آذانهم، أو مذاكِيرهم، أو شيئاً مِن أطرافهم. وانظر «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) الوليد: الصبي.

<sup>(</sup>٣) قال العلماء: الذمّة هنا العهد.

<sup>(</sup>٤) تُخفِروا - بضم التاء -، يُقال: أخفرت الرجل: إذا نقضْتَ عهده، وخفرته: أُمَّنَتُه وحميته... «شرح النَّووي».

فأرادوك أن تُنزِلهم على حُكم الله؛ فلا تَنزِلهم على حُكم الله، ولكن أنزلهم على حُكمك، فإنك لا تدري أتصيب حُكم الله فيهم أم لا »(١).

## ما يجب على أمير الجيش أو قائده<sup>(٢)</sup>

١- يجسب على القائد أن يساور أهل الرأي، لقول الله - تعلى -:
 ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ (٣).

ولما ثَبَت عن أنس - رضي الله عنه - « أن رسول الله ﷺ شاور حين بكغه إقبالُ أبي سفيان قال: فتكلَّم أبو بكر فأعرَض عنه، ثمّ تكلَّم عمر فأعرَض عنه، فقام سعد بن عبادة فقال: إيانا تريد يا رسول الله؟ والذي نفسي بيده لو أمَرتنا أن نخيضها البحر لأخضناها، ولو أمَرْتنا أن نضرِب أكبادها(') إلى بَرْك(') الغماد لفعكنا، قال: فندَب رسول الله ﷺ النّاس فانطلقوا حتى نزلوا بدرا »(').

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٧٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر للمزيد - إن شئت - «الروضة الندية» (٢/ ٧٢٣).

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) قال بعض العلماء في تفسير قوله ﷺ: « لو أمَّرْتنا أن نضربَ أكبادها » أي: الخيل والمراد ركوبها والسير عليها مهما نأى المكان، وخصَّ ضرب الأكباد بالذكر؛ لأنّ الفارس كان إذا أراد إسراع مركوبه؛ حرّك رجليه ضارباً على موضع كبده.

<sup>(</sup>٥) انظر للمزيد - إن شئت - في ضبط هذه الكلمة ما جاء في «شرح النّـووي» (١٢/ ١٢٥)، وهـو موضع من وراء مكّة بخمس ليال، بناحية الساحل، وقيل غير ذلك وانظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم: ١٧٧٩.

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: « قدم عيينة بن حِصن بن حذيفة فنزَل على ابن أخيه الحُرِّ بن قيس، وكان من النّفر الذين يُدنِيهم عمر، وكان القُرّاء أصحابَ مجالس عمر ومُشاورته كهولاً" كانوا أو شُبّاناً ... » (٢).

واستشار رسول الله ﷺ أبا بكرٍ وعمر - رضي الله عنهما - في أُسارى بدر.

وقال قتادة: « ما تشاور قومٌ يبتغون وجه الله؛ إلا هدوا لأرشد أمورهم ».

٢- الرفق بهم والاجتهاد والنصح لهم.

عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: سمعْتُ رسول الله ﷺ يقول: « اللهمة مَن ولِيَ مِن أمر أُمّتي شيئاً فَرَفَق عليه، ومَن وَلِيَ مِن أمر أُمّتي شيئاً فَرَفَق بهم، فارفُق به » (1).

وعن جابر - رضي الله عنه - قال: « كمان رسول الله ﷺ يتَخلُّف في المسير

<sup>(</sup>١) الكَهْل من الرجال: مَنْ زاد على ثلاثين سنة إلى الأربعين، وقيل: هو مِن ثــلاث وثلاثــين إلى تمام الخمسين. «النهاية».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٦٤٢.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٧٦٣ من حديث عمر - رضي الله عنه -. ، ذكره شيخ الإسلام - رحمـه
 الله - في «الكلِم الطيّب» (ص٧١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٨٢٨.

فيُزْجي (١) الضعيف، ويُرْدِفُ (٢) ويدعو لهم ١٥٠٠).

وعن مَعْقِل بن يَسار - رضي الله عنه - قال: سمعْتُ النبيّ ﷺ يقول: « ما مِنْ عبدِ استرعاه الله رَعيّة، فلم يَحُطها بنصيحة؛ إلا لم يَجِد رائحة الجنّة »(1).

وفي رواية: « ما من وال يلي رعيّة من المسلمين، فيموت وهو غاشٌ لهم؛ إلا حرّم اللهُ عليه الجنّة »(°).

وفي لفظ: « ما من أمير يلي أمرَ المسلمين، ثمّ لا يَجْتَهد لهم وينصح؛ إلاّ لم يدخُل معهم الجنّة » (١٠).

٣- عقد الألوية والرايات، وذلك لاسترداد ما اغتُصِب من ديار المسلمين، وتحقيق الفتوحات؛ لنشر التوحيد والدعوة إلى الله - تعالى - وإخراج النّاس مِن الظُلمات إلى النور بإذن الله - سبحانه -.

عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: « كان لواءُ رسولِ الله عَلِيْ أبيض

<sup>(</sup>١) يزجي: أي يسوق ويدفع.

<sup>(</sup>٢) الردف: الراكب خلف الراكب، والمراد أنّه ﷺ كان يُرُدفُ خلفه من ليس له راحلة؛ إذا كان يضعف عن المشي. انظر «نيل الأوطار» (٨/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٢٩٨) والحاكم وانظر «الصحيحة» (٢١٢٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ١٥٠، ومسلم: ١٤٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٧١٥١، ومسلم: ١٤٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم: ١٤٢ كتاب الإمارة (٥) باب فيضيلة الإمام العادل رقم (٢٢)، (ص ١٤٦٠).

ورايته سوداء »<sup>(۱)</sup>.

وعن عطاء بن أبي رباح قال: كنت مع عبد الله بن عمر فأتاه فتى يسأله عن إسدال العهامة، [ فذكر الحديث إلى أن قال]: « ... ثمّ أمر (٢) عبد الرحمن بن عوف يتجهز لسرية بعثه عليها، وأصبح عبد الرحمن قد اعتمّ بعهامة من كرابيس سوداء، فأدناه النبيّ على ، ثمّ نقضه وعمّمه بعهامة بيضاء، وأرسل من خلفه أربع أصابع، أو نحو ذلك، وقال: هكذا يا ابن عوف اعتمّ فإنه أعرب وأحسن، ثمّ أمر النبي وألى بلالاً أن يدفع إليه اللواء، فحمد الله وصلى على النبي على ثمّ قال: خذ ابن عوف؛ فاغزوا جميعاً في سبيل الله، فقاتلوا مَن كفَر بالله لا تغلوا ولا تغدروا ولا تقتلوا وليداً، فهذا عهد الله وسيرة نبيه على الله وسيرة نبيه الله على النبي الله وسيرة نبيه الله على النبي الله المقال الله وسيرة نبيه وسيرة نبيه الله وسيرة نبيه الله وسيرة نبيه الله وسيرة نبيه وسيرة نبية وسيرة نبيه وسيرة نبية وسيرة المرابية وسيرة وسيرة نبية وسيرة الله وسيرة المرابية وسيرة المرابية وسيرة وسير

٤- تخيُّر المنازل المُلائمة للقتال والمواقع الصالحة لذلك.

٥- أن يكون على دراية بأحوال الجنود، \* فلا يستصحب الأمير معه مُحَدِّلًا، وهو الذي يُشبِّط النّاس عن الغزو، ويُزهِّدهُم في الخروج إليه والقتال والجهاد، مِثل أنْ يقول: الحرُّ أو البردُ شديدٌ، والمشقَّة شديدة، ولا

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي «صحيح سنن الترمذي» (١٣٧٤)، وابـن ماجـه «صـحيح سـنن ابـن ماجه» (٢٢٧٤) وانظر «الصحيحة» (٢١٠٠).

<sup>(</sup>٢) أي: النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك (٤/ ٥٤٠) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي في «التصحيحة» تحت وقال الذهبي في «التصحيحة» تحت الحديث (١٠٦): بل هو حسن الإسناد؛ فإن ابن غيلان هذا قد ضعفه بعضهم، ولكن وثقه الجمهور، وقال الحافظ في «التقريب»: «صدوق، فقيه، رمي بالقدر».

تُؤمَنُ هزيمةُ هذا الجيش.

وأشْباه هذا، ولا مُرجِفاً، وهو الذي: يقول هَلَكَت سريَّةُ المسلمين، وما لَحُم مدَدٌ، ولا طاقة لهم بالكُفَّار، والكفّار لهم قوّةٌ ومَدَدٌ وصبرٌ، ولا يَثبُتُ لهم أحدٌ، ونحو هذا.

ولا مَن يُعين على المسلمين بالتّجسُّس للكفَّار، وإطْلاعِهم على عَوْراتِهم، أو عَوْراتِهم، أو المسلمين، ومُكاتبَتِهم بأخبارهم، ودلالتِهم على عَوْراتِهم، أو إيواء جواسيسهم.

ولا مَن يُوقِعُ العداوة بين المسلمين، ويسعى بالفساد، لقول الله - تعالى-: ﴿ وَلَكِن كُرِهُ اللَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّهُ النَّهِ النَّهَ اللَّهُ مَا ذَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا (") وَلاَ وَضَعُواْ خِللَكُمْ يَبْغُونَكُمُ ٱلْفِنْنَةَ (") ﴿ (اللَّهُ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا (") وَلاَ وَضَعُواْ خِللَكُمْ يَبْغُونَكُمُ ٱلْفِنْنَةَ (") ﴿ (اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ

ولأنّ هؤلاء مضرّةٌ على المسلمين، فيلزَمهُ مَنعُهُم » \*(°).

<sup>(</sup>١) فَبَطّهم أي: فثقًل عليهم الخروج، حتى استخفوا القعود في منازلهم خلافك، واستثقلوا السفر والخروج معك. «تفسير الطبري».

<sup>(</sup>٢) خَبالاً: فساداً وضُرّاً.

<sup>(</sup>٣) أي: ولأسرعوا السير والمشي بينكم؛ بالنميمة والبغضاء والفتنة. وانظر «تفسير ابن كثم».

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٢٦، ٧٤.

<sup>(</sup>٥) ما بين نجمتين من كتاب «المغني» (١٣ / ١٥).

# ذكر ما يُستحَبّ للإمام أن يستعين بالله - جلّ وعلا - على قتال الأعداء إذا عن ما يُستحَبّ للإمام أن يستعين بالله - جلّ وعلا - على قتال الأعداء إذا عن ما يُستحَبّ للإمام أن يستعين بالله - حلّ ما ينا الأعداء إذا المناطقة ا

عن صهيبٍ - رضي الله عنه - قال: «كان إذا صلّى هَمس ... [وذكر الحديث إلى أن قال:] فهَمْسِي الذي تَرون أنّي أقول: اللهمّ بك أقاتـل وبـك أصـاول(٢٠)ولا حولَ ولا قوّة إلاّ بك »(٢٠).

## الاستنصار بالضعفاء: بدعوتهم وصلاتهم وإخلاصهم

عن مصعب بن سعد قال: « رأى سعدٌ - رضي الله عنه - أنّ لـه فـضلاً عـلى مَن دونه (1)، فقال النبيّ ﷺ: هل تُنصَرون وتُرزقون إلاّ بضعفائكم » (°).

وفي لفظ: « إنّه ا يَنْصُر الله هذه الأُمّة بضعيفها، بدعوتهم وصلاتهم وإخلاصهم »(١).

وعن أبي الدرداء - رضي الله عنه - قال: « سمعتُ رسول الله ﷺ يقول:

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من «صحيح ابن حبان» «التعليقات الحِسان» (٧/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) أصاوِل: أسطو وأقهر، والصولة: الحملة والوثبة. «النّهاية».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في «التعليقات الجِسان» (٤٧٣٨)، وابن نصر في «الـصلاة» وغيرهما،
 وهو في «الصحيحة» (٢٠٦١)، وسيأتي بتهامه في أسباب النصر والتمكين.

<sup>(</sup>٤) أي في المغنم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٨٩٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه النسائي «صحيح سنن النسائي» (٢٩٧٨)، وانظر «الصحيحة» (٢/ ٤٠٩).

أُبغوني (١) الضعفاء، فإنها تُرزَقون وتُنصَرون بضُعفائكم » (٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ قال: « رُبَّ أَشْعَثَ (") مَذْفُوعِ بِالْأَبُوَابِ لَوْ أَفْسَمَ عَلَى الله لَأَبَرَّهُ » (أ).

وقال الإمام البخاري - رحمه الله -: (باب من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب) (°). ثم قال: وقال ابن عباس: « أخبرني أبو سفيان قال لي قيصر: سألتك أشراف النّاس اتّبعوه أم ضعفاؤهم؟ فزعمْتَ ضعفاءَهم، وهم أتباع الرُّسل » (1).

# جواز تخلّفِ الإمام عن السرية لمصلحة (<sup>٧)</sup>

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ قال: « انتدَب الله لمن خرَج في سبيله، لا يُخْرجه إلا إيمان بي وتصديق برُسُلي، أن أُرجِعه بها نال من أجرٍ

<sup>(</sup>١) بوصل الهمزة وقطعها، وانظر - للمزيد من الفائدة إن شئت - «النّهاية» و «فيض القدير» (١/ ٨٢)

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٢٦٠)، والترمذي «صحيح سنن الترمذي» (١٣٩٢)، والنسائي «صحيح سنن النسائي» (٢٩٧٩)، وانظر «الصحيحة» (٧٧٩).

<sup>(</sup>٣) الأشعث: المُلبّد الشعر المُغبَرّ غير مدهون ولا مُرجّل. انظر «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ٢٦٢٢.

<sup>(</sup>٥) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ٧٦).

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري معلقاً مـجـزوماً به في المصدر المشار إليه آنفاً، ووصله في (بـدء الـوحي)
 برقم (٦)، وأخرجه مسلم: ١٧٧٣.

<sup>(</sup>٧) في «صحيح ابن حبان» «ذكرِ الأخبار عن جواز تخلُف الإمام عن السرية إذا خَرَجَت في سبيل الله - جلّ وعلا -».

أو غنيمة، أو أُدخِلَه الجنّة، ولو لا أن أشقّ على أمّتي، ما قَعَدْتُ خلف سريّة، ولو ددت أنّي أُقتل »(١).

# إذا طلَب الإمام قَتْلَ رجل

عن عبد الله بن أنيس الجهني - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ قال: « مَن لي بخالد بن نبيح؟ رجل من هذيل - و هو يومئذ قبل عرفة بعرنة - قال عبد الله بن أُنيس: أنا يا رسول الله، انعَتْه لي، قال: إذا رأيته هِبته، قال: يا رسول الله والذي بعثك بالحق ما هِبْت شيئاً قطّ.

قال: فخَرج عبدُ الله بنُ أُنيس حتى أتى جبال عرفة قبل أن تغيب الشمس، قال عبد الله: فلقيتُ رجلاً، فرعبْتُ منه حين رأيتُه، فعرفْتُ حين رعبت منه أنه ما قال رسول الله على فقال لي: مَن الرجل؟ فقلت: باغي حاجة، هل من مبيت؟ قال: نعم، فالحق، فَرُحتُ في أثره، فصليت العصر ركعتين خفيفتين، وأشفقت أن يراني، ثمّ لحقتُه، فضربتُه بالسيف، ثمّ خرجْتُ، فأتيتُ رسول الله على أخبرتُه.

قال محمّد بن كعب: فأعطاه رسول الله ﷺ مخِصرة (٢)، فقال: تخصّر جله محمّد على الله عَلَيْ الله عَمّد بن كعب: فلمّ النّاس المتخصّرون، قال محمّد بن كعب: فلمّا تُوفي عبد الله بن أُمِر بها فوُضِعت على بطنه وكُفّن، ودُفن ودُفِنت معه » (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٦، ومسلم: ١٨٧٦.

<sup>(</sup>٢) المخصرة: ما يَختصره الإنسان بيده، فيُمسِكه من عصا أو عُكَّازةٍ أو مِقْرَعَةٍ أو قضيب وقد يتكئ عليه. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» و «أخبار أصبهان» وغيره، وانظر «الصحيحة» (٢٩٨١).

وفي رواية: « دعاه رسول الله ﷺ فقال: إنّه قد بلغني أن سفيان بن نبيح الهذلي جَمع لي النّاس ليغزوني، وهو بنخلة أو بعُرنة فأتِه فاقتُله، قال: قلت: يا رسول الله، انعته لي حتى أعرفه، قال: آيةُ ما بينك وبينه أنك إذا رأيته وجَدْت له قُشَعْريرةً.

قال: فخرجت متوشِّحاً بسيفي حتى دفعْتُ إليه، وهو في ظعن يرتاد لهنَّ منزلاً، حتى كان وقت العصر، فلمَّا رأيْته وجدْتُ ما وَصَفَ لي رسول الله ﷺ من الاقشعريرة.

فأخذْتُ نحوه، وخشيت أن يكون بيني وبينه مجاولة تشغلني عن الصلاة، فصليت وأنا أمشي نحوه، وأُومئ برأسي، فلمّا انتهيت إليه، قال: مّمن الرجل؟ قلت: رجل من العرب سمع بك وبجمعك لهذا الرجل، فجاء لذلك، قال: فقال: إنّا في ذلك.

فمشيتُ معه شيئاً حتى إذا أمكنني حَمَلْتُ عليه بالسيف حتى أقتله، ثمّ خرجْتُ و تركْت ظعائنه (١) مُنكبّاتٍ عليه، فلمّا قدمتُ على رسول الله ﷺ ورآني، قال: قد أفلح الوجه، قلت: قتلتُه يا رسول الله، قال: صدقْتَ.

قال: ثمّ قام معي رسول الله على فأدخلني بيته وأعطاني عصاً، فقال: أمسِك هذه العصا عندك يا عبد الله بن أنيس، قال: فخرجتُ بها على النّاس فقالوا: ما هذه العصا؟ قلتُ: أعطانيها رسول الله على أمرني أن أمسِكها، قالوا:

<sup>(</sup>١) الظعائن: النساء، جمع ظعينة، وأصل الظعينة: الراحلة التي يُرحل ويُظعَن عليها أي يُسار، وقيل للمرأة ظعينة لأنها تَظْعَن مع الزَّوج حَيثُها ظَعَن أو لأنَّها تُخْمَل على الرَّاحِلَة إذا ظعَنت... «النّهاية».

أفلا ترجعُ إلى رسول الله ﷺ، فتسأله لم ذلك؟

قال: فرجعت إلى رسول الله ﷺ، فقلت: يا رسول الله، لم أعطيتني هذه العصا، قال: آية بيني وبينك يوم القيامة، إنّ أقلّ النّاس المتخصرون يومئذ، فَقَرنها عبد الله بسيفه، فلم تزل معه حتى إذا مات أُمِر بها، فضُمّت معه في كفنه، ثمّ دُفِنا جميعاً »(١).

وعن جابر بن عبدالله - رضي الله عنها - قال: قال رسول الله ﷺ - مَن لكعب بن الأشرف؟ فإنه قد آذى الله ورسوله، فقام محمّد بن مَسْلَمة فقال: يا رسول الله أتُحِبّ أنْ أقتله؟ قال: نعم، قال: فأذَنْ لِي أن أقول شيئاً (٢). قال: قُلْ.

فأتاه محمّد بن مَسلَمة فقال: إنّ هذا الرجل قد سألَنا صَدَقة، وإنه قد عنّانا (٢) وإني قد أتيتك أستَسلِفك (١) قال: وأيضاً (٥) والله لتملّنه (١)، قال: إنا قد اتبعناه فلا نحب أن ندَعَه حتى ننظر إلى أي شيء يصير شأنه وقد أردنا أن تُسلِفنا وَسْقاً (٧) أو

<sup>(</sup>١) صححه لغيره شيخنا - رحمه الله - قي «صحيح موارد الظمآن» برقم (٩٠).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ - رحمه الله -: « كأنه استأذنه أن يفتعل شيئاً يحتال به، ومِن ثمّ بوّب عليه المصنف «الكذب في الحرب» وقد ظهر من سياق ابن سعد للقصة أنهم استأذنوا أن يشكوا منه ويعيبوا رأيه، ولفظه: « فقال له: كان قدوم هذا الرجل علينا من البلاء، حاربتنا العرب، ورمَتْنا عن قوس واحدة ».

<sup>(</sup>٣) من العناء وهو التعب.

<sup>(</sup>٤) السّلفُ: القرض الذي لا منفعة فيه للمقرض. «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) أي: زيادة على ذلك.

<sup>(</sup>٦) من الملال.

<sup>(</sup>٧) الوَسْق: سِتُّون صاعاً وهو ثلاثُهائة وعِشْرون رِطْلا عند أهْل الحِجاز وأربَعهائة وثهانون رِطْلا عند أهْل الحِجاز وأربَعهائة وثهانون رِطْلا عند أهْل العِراق على اخْتِلافِهِم في مِقْدار الصَّاع والمُدِّ. والأصْل في الْوَسْق: الحِمْل، وكُلُّ شيء وَسَقْتَه فقد حَمَلْتَه، والوَسْق أيضا: ضَمَّ الشَّيء إلى الشَّيء. «النّهاية».

وَسْقَين - وحدثنا عمرو غير مرّة فلم يذكر وَسْقاً أو وَسْقين - فقلت له: فيه وسْقاً أو وَسْقين فقال: أرى فيه وسْقاً أو وسْقين، فقال: نعم ارهَنوني، قالوا: أي شيء تريد؟ قال ارهَنوني نساءكم، قالوا كيف نَرْهَنُك نساءنا وأنت أجمل العرب؟ قال: فارهَنوني أبناءكم، قالوا: كيف نَرْهَنُك أبناءَنا فَيُسَبُّ أحدهم فيقال: رُهِن بوسْق أو وسْقين، هذا عار علينا ولكنا نرهنك اللأمة، قال سفيان يعني: السلاح.

فواعدَه أن يأتيه، فجاءه ليلاً ومعه أبو نائلة - وهو أخو كعب مِن الرضاعة-فدعاهم إلى الحِصن فنزل إليهم، فقالت له امرأته: أين تخرج هذه الساعة؟ فقال: إنها هو محمّد بن مسلمة وأخي أبو نائلة، وقال غير عمرو: قالت: أسمع صوتاً كأنه يقطر منه الدم، قال: إنها هو أخي محمّد بن مسلمة، ورضيعي أبو نائلة، إنّ الكريم لو دعي إلى طعنة بليل لأجاب.

قال: ويُدخِلُ محمّد بن مسلمة معه رجلين، قيل لسفيان: سماهم عمرو؟ قال: سمّى بعضهم، قال عمرو: جاء معه برجلين، وقال غير عمرو: أبو عبس بن جبر والحارث بن أوس وعباد بن بشر، قال عمرو: جاء معه برجلين فقال: إذا ما جاء فإني قائل (۱) بشعره، فأشمّه فإذا رأيتموني استمكنتُ مِن رأسه؛ فدونكم فاضربوه، وقال مرّةً ثمّ أُشِمُّكم.

فنزل إليهم متوشحاً (١) وهو ينفَحُ منه ريح الطيب، فقال: ما رأيت كاليوم ريحاً - أي أطيب - وقال غير عمرو: قال عندي أعطرُ نساء العرب وأكملُ

<sup>(</sup>١) هو من باب إطلاق القول على الفعل. «الفتح».

 <sup>(</sup>٢) يعني لابساً الوشاح: وهو شيءٌ يُنسَج عريضاً من أديم، وربّم أرضع بـالجوهر والخرز.
 وانظر «النّهاية».

العرب، قال عمرو فقال أتأذن لي أن أشَمَّ رأسَك قال: نعم فشَمَّه ثمّ أَشَمَّ أَصحابه ثمّ قال أتأذن لي؟ قال نعم فلما استمكن منه قال دونكم، فقتلوه، ثمّ أتوا النبي على فأخروه » (١).

وعن البراء بن عازب - رضي الله عنه - قال: " بعث رسول الله على أبي رافع اليهوديّ رجالاً من الأنصار، فأمّر عليهم عبد الله بن عَتيك، وكان أبو رافع يُؤذي رسول الله على ويُعين عليه، وكان في حصنٍ له بأرض الحجاز، فلمّا دَنوا منه وقد - غربت الشمس وراح النّاس بسرْ جهم (١٠) - فقال عبد الله لأصحابه: اجلسوا مكانكم فإني منطلقٌ ومتلطّفٌ للبوّاب، لعلي أن أدخل، فأقبَل حتى دنا مِن الباب، ثمّ تقنّع بثوبه (١٠) كأنه يقضي حاجةً وقد دخل النّاس، فهتف به البوّاب يا عبد الله فلمّ دخل النّاس أغلق الباب، فَدَخَلْتُ فكمَنْت (١٠) فلمّا دخل النّاس أغلق الباب، قم علّق الأغاليق على وَدّ (١٠)، قالمذ تم على الأقاليد (١٠)، فأخذتها ففَتَحْتُ الباب وكان أبو رافع يُسمَرُ عنده، وكان في عَلاليّ (١٠) له، فلمّا ذهَب عنه أهل سمرِه صَعِدتُ إليه، فجعلْتُ كلّما فتحْتُ باباً أغلقت علي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٤٠٣٧، ومسلم: ١٨٠١.

<sup>(</sup>٢) أي: رجَعوا بمواشيهم التي ترعى، وسَرْح - بفتح المهملة وسكون الراء بعدها مهملة -: هي السائمة من إبل وبقر وغنم «الفتح».

<sup>(</sup>٣) تغطّي به لئلا يُعرف.

<sup>(</sup>٤) أي: اختبأت.

<sup>(</sup>٥) هو الوتد.

<sup>(</sup>٦) جمع أقليد و هو المفتاح.

<sup>(</sup>٧) العَلاليّ: الغرفة.

مِن داخل، قلتُ إنِ القوم نَذِروا بي (١٠)؛ لم يخلصوا إلى حتى أقتله. فانتهيت إليه فـإذا هو في بيت مُظلم وسُط عياله، لا أدري أين هو مِن البيت.

فقلت يا أبا رافع، قال: مَنْ هذا؟ فأهويت نحو البصوت فأضرِبُه (٢) ضربة بالسيف وأنا دَهِشٌ فها أغنيتُ شيئاً (٣) وصاح فخرجْتُ من البيت، فأمكثُ غير بعيد، ثمّ دخلت إليه فقلت: ما هذا الصوت يا أبا رافع؟ فقال: لأمّك الويل، إنّ رجلاً في البيت ضربني قبلُ بالسيف، قال: فأضرِبُه ضربة أثخنته ولم أقتُله، ثمّ وضعْت ضبيب السيف (١) في بطنه حتى أخذ في ظهره، فعرفتُ أني قتلتهُ فجعلْتُ أفتح الأبواب باباً باباً، حتى انتهيت إلى درجةٍ له فوضعْتُ رِجلي وأنا أرى أني قد انتهيت إلى الأرض فوقعْتُ في ليلة مقمرةٍ، فانكسَرت ساقي فعَصَبْتُها بعِمامة ثمّ انطلقتُ حتى جلستُ على الباب، فقلت: لا أخرج الليلة حتى أعلم أقتَلْتُه؟.

فلم الديك قام الناعي (°) على السُّور فقال أنعى أبا رافع تاجر أهل الحجاز، فانطلقت إلى أصحابي فقلت: النَّجاء (١)، فقد قَتَل الله أبا رافع، فانتهيتُ إلى النبي عَلَيْة فحدَّثته فقال لي: ابسُط رجلك، فبسطْتُ رجلي فمسَحَها فكأنها لم أشتكِها قطُّ (٧).

<sup>(</sup>١) أي: علموا وأحسوا بمكاني. «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) قال في «الفتح»: ذكره بلفظ المضارع مبالغةً لاستحضار صورة الحال، وإنْ كان ذلك قد مضي.

<sup>(</sup>٣) أي: لم أقتله.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ - رحمه الله -: «حرف حدِّ السيف»، وفي «القاموس المحيط»: «حدّ السيف».

<sup>(</sup>٥) النعي: خبر الموت والاسم الناعي. «الفتح».

<sup>(</sup>٦) أي: أسرعوا.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري: ٤٠٣٩.

# البيان بأنّ صاحبَ السرية إذا خالَف الإمام فيها أمَره به كان على القوم أنْ يَعْزِلُوه ويُولُّوا غيره (١)

عن عقبة بن مالك - رضي الله عنه - قال: « بعَث رسول الله على سرية ، فسلَّح رجلاً سيفاً ، فلمّا انصرفنا، ما رأيت مثل ما لامنا رسول الله على قال: « أعَجَزتم إذا أمّرْتُ عليكم رجلاً ، فلم يمض لأمري الذي أمرْتُ ، أو نهيْتُ أن تجعلوا مكانه آخر ، يُمضى أمري الذي أمرْتُ ؟ » (٢).

# من تَأمَّر في الحرب مِن غير إمرةٍ إذا خاف العدو<sup>(٣)</sup>

عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: « خَطَب رسول الله ﷺ فقال: أخَذ الراية زيدٌ فأصيب ثمّ أخذها جعفرٌ فأصيب ثمّ أخذها عبد الله بن رواحة فأصيب، ثمّ أخذها خالد بن الوليد من غير إمرة ففتح عليه وما يسرّني - أو قال: ما يُسرّهم - أنّهم عندنا، وقال: وإنّ عينيه لتَذْرِفان »(1).

# توليةُ الإمِام أمراءَ جماعة واحداً بعد الآخر عند قَتْل الأول(٥)

عن ابن عمر - رضي الله عنها - قال: « أمَّرَ رسول الله ﷺ في غزوة مؤتة

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من «التعليقات الجِسان» (٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في «صحيحه» «التعليقات الجسان» (٤٧٢٠) وأبو داود وغيرهما، وانظر تخريجه في «صحيح سنن أبي داود» (الأمّ) (٢٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣٠٦٣، ٦٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) مُقتبَسٌ مِن تبويب «صحيح ابن حبان» انظر «التعليقات الحِسان» (٧/ ١٢٤).

زيد بن حارثة، فقال رسول الله ﷺ: إنْ قُتل زيد فجعفر، وإنْ قُتل جعفر؛ فعبد الله ابن رواحة، قال عبد الله: كنت فيهم في تلك الغزوة، فالتمسنا جعفر بن أبي طالب فوجدناه في القتلى، ووجدنا ما في جسده بضعاً وتسعين مِن طعنةٍ ورَمْية »(١).

#### متى تجب طاعة الجنود الأمير أو القائد

تَجِب طاعةُ الجنود الأميرَ أو القائدَ في غير معصية.

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ قال: « مَـن أطـاعني فقـد أطاع الله ﷺ قال: « مَـن أطـاعني فقـد أطاع الله، ومَن عـصى أطاع الله، ومَن عـصى أميري فقد عصاني » (۱).

وتتضمّن الطاعة ما أحبَّ المرءُ أو كَرِه، ما لم يُـؤمّر بارتكاب المعاصي، أو ا اقتراف الآثام.

عن عبد الله - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « السمع والطاعة على المرء المسلم، فما أحَبَّ وكَرِه، ما لم يُـؤمَر بمعصية، فإذا أُمر بمعصية، فولا سَـمْع ولا طاعـة » (٣).

وعن عبد الله بن عباس - رضي الله عنهما - ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوۤ ٱلْطِيعُوا ٱللهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُرُ ﴾ (١) قال: نَزَلت في عبد الله بن حذافة بن قيس بن عدي، إذ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٤٢٦١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٧١٣٧، ومسلم: ١٨٣٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٧١٤٤، ومسلم: ١٨٣٩.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٥٩.

بَعْثُهُ النبيِّ ﷺ في سريّة الله الله الله

وعن على - رضي الله عنه - قال: « بَعث النبي عَلَيْ سريّة، وأمَّر عليهم رجلا من الأنصار، وأمَرَهم أن يطيعوه فغضب عليهم، وقال: أليس قد أمَرَ النبيُّ عَلَيْ أن تطيعوني؟ قالوا: بلى، قال: قد عَزمْتُ عليكم لَـمَا جمعْتم حطباً، وأوقدتم ناراً ثمّ دخلتم فيها، فجمَعوا حطباً فأوقدوا ناراً، فلمّا همُّوا بالدخول؛ فقاموا ينظُر بعضهم إلى بعض، فقال بعضهم: إنها تَبِعنا النبي عَلَيْ فراراً مِن النار أفندخلها؟ فبينها هم كذلك، إذ خَمَدت النار، وسكن غضبُه، فُذكِر للنبي عَلَيْ فقال: لو دخلوها ما خرجوا منها أبداً، إنها الطاعة في المعروف " (٢).

عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: « لقد أتاني اليوم رجل فسألني عن أمرٍ؛ ما دريت ما أردّ عليه، فقال: أرأيت رجلاً مؤدِياً (٢) نشيطاً، يَخرُج مع أمرائنا في المغازي، فيعُزِم علينا في أشياء لا نُحصيها (٤)، فقلت له: والله ما أدري ما أقول لك، إلاّ أنّا كنّا مع النّبي عَيْلِيم، فعسى أن لا يَعزِمَ علينا في أمرٍ إلا مرّة حتى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٤٥٨٤، ومسلم: ١٨٣٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٧١٤٥، ومسلم: ١٨٤٠، وقد تقدّم، وانظر - إن شئت - رقم (٤٣٤٠) وما قاله الحافظ - رحمه الله - في شرح هذا الحديث.

<sup>(</sup>٣) مؤدياً: أي كامل الأداء، أي أداة الحرب، وقال الكرماني - رحمه الله -: معناه قويّاً؛ وكأنَّه فسره باللازم. «فتح الباري».

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ - رحمه الله - : « لا نُحصيها: أي لا نطيقها، وقيل: لا ندري أهمي طاعةٌ أم معصية، والأول مُطابِقٌ لما فَهِم البخاري فترجَم به ، والثاني مُوافِقٌ لقول ابن مسعود «وإذا شك في نفسه شيء سأل رجلاً فشفاه منه»، أي مِن تقوى الله أن لا يُقدّم المرء على ما يشكّ فيه حتى يسأل مَن عنده عِلْم فيدلّه على ما فيه شفاؤه».

نفعَلَه، وإنّ أحدَكم لن يزال بخير ما اتقى الله، وإذا شكَّ في نفسه شيء سأل رجـلاً فشفاه منه، وأوشك أن لا تجدوه والذي لا إله إلا هو ما أذكر ما غَبَر (١) مـن الـدنيا إلاّ كالثَّغْب (٢) شُرِبَ صَفْوُه وبقي كَدَرُه »(٣).

#### عقوبة مَن عصى الأمير أو القائد<sup>(4)</sup>

عن البراء بن عازب - رضي الله عنهما - قال: « جعل النبي عَلَيْ على الرَّجَّالة (٥) يوم أحدٍ - وكانوا خمسين رجلاً - عبد الله بن جُبَيْر فقال: إنْ رأيتمونا تَخْطَفُنا الطَّير(١)؛ فلا تَبْر حُوا مكانكم هذا حتى أرسل إليكم، وإنْ رأيتمونا هَزَمْنا القومَ وأوْطأناهُم (٧)؛ فلا تبرحوا حتى أُرسِل إليكم، فهزموهم.

<sup>(</sup>١) ما غبَر: أي ما مضى، وهو مِن الأضداد؛ يُطلَق على ما مضى وعلى ما بقي، وهو هنا محتمَلٌ للأمرين. «الفتح».

 <sup>(</sup>٢) الثَّغْب: « الموضع المطمئن في أعلى الجبل؛ يستنقع فيه ماء المطر، وقيل: هو غديرٌ في غِلَظٍ
 مِن الأرض، أو على صخرةٍ ويكون قليلاً » «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٩٦٤.

<sup>(</sup>٤) مقتبس من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد والسِّير) (باب - ١٦٤).

<sup>(</sup>٥) الرَّجَّالة: جمع الرجل: الفارس. «الكرماني».

<sup>(</sup>٦) تخطفنا الطّير: مَثَلٌ يريد به الهزيمة، أي: إذا رأيتمونا انهزمنا؛ فلا تفارقوا مكانكم. «شرح الكرماني».

<sup>(</sup>٧) قال ابن التين: يريد مشينا عليهم وهم قبل على الأرض، وقبال الكرماني: الهمزة في أوطأناهم للتعريض، أي: جعلناهم في معرض الدوس بالقدم. قالمه العيني في «عمدة القارى» (١٤/ ٢٨٣).

قال: فأنا والله رأيت النساء يشتَدِدْن (١)، قد بدت خلاحلُه ن وأسوُقُهن (١)، وافعات ثيابَهُن. فقال أصحاب عبد الله بن جبير: الغنيمة أيْ قومُ الغنيمة، ظهر أصحابُكم فها تنتظرون؟ فقال عبد الله بن جبير: أنسيتم (١) ما قال لكم رسول الله عليه ؟

قالوا: والله لنأتين الناس فلنصيبن من الغنيمة، فلمّا أتَوْهم صُرِفت وُجُوههم، فأقبلوا منهزمين، فذاك إذ يدعوهم الرسول في أُخْراهم.

فلم يبْقَ مع النبي ﷺ غيرُ اثني عشر رجلاً، فأصابوا منّا سبعين وكان النبي عشر ولله فأصابوا منّا سبعين أسيراً وسبعين وأصحابه أصاب مِن المشركين يوم بدر أربعين ومائة، سبعين أسيراً وسبعين قتيلاً »(1).

# مبادرة الإمام عند الفزع

عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: « كان بالمدينة فَزَع، فاستعار النبيُّ وَعَنْ أَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَنْ اللهِ عَنْ أَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَلَا عَنْ عَالِمُ عَنْ عَلَا عَنْ عَالِمُ عَلَا عَالِمُ عَلَا عَالِمُ عَلْمُ عَل

<sup>(</sup>١) يشْتَدِدْن: أي على الكُفّار، يقال: شدَّ عليه في الحرب: أي: حَمَـل عليه، ويقـال: معنـاه: يَعْدُون، والاشتداد: العَدْوُ... «المصدر السابق».

<sup>(</sup>٢) جمع ساق.

 <sup>(</sup>٣) انقسم الصحابة - رضي الله عنهم - قسمين: قسماً أخذ بالنَّص، وقسماً تأوّل؛ والمصيب هو
 المتمسك بالنَّص.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣٠٣٩.

<sup>(</sup>٥) لبحراً: أي واسع الجري، وسمّي البحر بحراً لسَعَته، وتبحّر في العلم: أي اتّسَع «النّهاية».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٢٩٦٨، ٢٦٢٧، و مسلم: ٢٣٠٧.

## تشييع المجاهدين وودائهم والدعاء لهم

يُسنّ تشييع المجاهدين في سبيل الله والغزاة، والدعاء لهم؛ وقد شيّع النبيّ النفر الذين وجّههم إلى كعب بن الأشرف؛ إلى بقيع الغرقد ودعا لهم.

فعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: « مشى معهم رسول الله عَلَيْهُ إلى بقيع الغرقد ثمّ وجّهَهُم، وقال: انطلقوا على اسم الله، اللهم أعِنْهم »(١).

وكان النبي عَلَيْ إذا أراد أن يستودع الجيش قال: « أستَودِع الله دينك، وأمانتَك، وخواتيمَ عَمَلِك »(٢).

وقال الإمام البخاري - رحمه الله -: (باب التوديع) ("): ثمّ ذكرَ حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - أنّه قال: «بعَثنا رسول الله ﷺ في بَعْث فقال لنا: إنْ لقيتم فلاناً وفلاناً - لرجلين من قريش سمّاهما - فحرِّقوهما بالنار، قال ثمّ أتيناه نودًعه حين أردنا الخروج، فقال: إنّي كنت أمرتكم أنْ تحرّقوا فلاناً وفلاناً بالنار، وإنّ النار لا يُعذّب بها إلا الله، فإنْ أخذتموهما فاقتلوهما »(1).

من هديه ﷺ في الجهاد، واقتداء الصحابة به في المعارك واستبسالهم فيها(٥)

عن زياد بن جبير بن حية قال: « أخبرني أبي أنَّ عمر بن الخطاب - رضي الله

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وغيره، وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١١٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، والنسائي في «عمل اليوم والليلة»، والحاكم، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» برقم (١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ١٠٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٩٥٤.

<sup>(</sup>٥) هذا العنوان من «السلسلة الصحيحة».

عنه - قال للهُرمُزان: أما إذ فُتَنِي بنفسك فانصح لي، و ذلك أنّه قال له: تكلّم لا بأس، فأمّنه، فقال الهُرمُزان: نعم؛ إنّ فارسَ اليوم رأس و جناحان. قال: فأين الرأس؟ قال: نهاوند مع بُنْدار، قال: فإنه معه أساورة كسرى وأهل أصفهان، قال: فأين الجناحان؟ فذكر الهُرمُزان مكاناً نسيته، فقال الهُرمُزان: اقطع الجناحين توهن الرأس. فقال له عمر - رضي الله عنه -: كذبْتَ يا عدوَّ الله، بل أعمد إلى الرأس فيقطعه الله، فإذا قَطَعه الله عني انقطع عني الجناحان.

فأراد عمر أنْ يسير إليه بنفسه، فقالوا: نُذكِّرك الله يا أمير المؤمنين أن تسير بنفسك إلى العجم، فإن أُصِبْت بها لم يكن للمسلمين نظامٌ (١)، ولكن ابعث الجنود.

قال: فَبَعث أهل المدينة وبَعَثَ فيهم عبد الله بن عمر بن الخطاب، وبَعَث المهاجرين والأنصار، وكتب إلى أبي موسى الأشعري أنْ سِرْ بأهل البصرة، وكتب إلى حذيفة بن اليهان أن سِرْ بأهل الكوفة حتى تجتمعوا بنهاوند جميعاً، فإذا اجتمعتم فأميركم النعمان بن مُقَرِّن المزني.

فلمّ اجتمعوا بنهاوند، أرسَل إليهم بُندارُ العلج (٢) أنْ أرسِلوا إلينا يا معشر العرب رجلاً منكم نكلّمه ، فاختار النّاس المغيرة بن شعبة، قال أبي: فكأني أنظر إليه: رجل طويل أشعر أعور، فأتاه، فلمّ رجع إلينا سألناه؟ فقال لنا: إنّي وجدْتُ العلج قد استشار أصحابه في أيّ شيء تأذنون لهذا العربي؟ أبشارتنا وبهجتنا وملكنا؟ أو نتقشف له فنزهده عما في أيدينا؟ فقالوا: بل نأذن له بأفضل ما يكون

<sup>(</sup>١) وهذا لاهتهامهم العظيم في تنظيم أمور الدولة: داخلها وخارجها.

<sup>(</sup>٢) العِلْج: الرجل من كُفّار العجم وغيرهم، والأعلاج جمعُه ويُجمع على علوج، «النّهاية».

من الشارة والعدة. فلمّا رأيتهم رأيت تلك الجراب (١) والدَّرَق (١) يلمع منها البصر، ورأيتهم قياماً على رأسه، فإذا هو على سريرٍ من ذهب، وعلى رأسه التاج، فمضيت كما أنا، و نكستُ رأسي لأقعد معه على السرير، فقال: فدُفعتُ ونُهرت، فقلت: إنّا الرسل لا يُفعَل بهم هذا. فقالوا لي: إنها أنت كلب، أتقعد مع الملِك؟! فقلتُ: لأنا أشرف في قومي مِن هذا فيكم.

قال: فانتهرني وقال: اجلس فجلست. فتُرجم لي قوله، فقال: يا معشر العرب، إنكم كنتم أطولَ النّاس جوعاً، وأعظمَ النّاس شقاءً، و أقذرَ النّاس قذراً، و أبعدَ النّاس داراً، و أبعدَه مِن كل خير، و ما كان منعَني أن آمر هذه الأساورة حولي أن ينتظموكم بالنشاب؛ إلا تنجُساً لجِيفِكم لأنكم أرجاس، فإنْ تذهبوا نُخْل عنكم، وإنْ تأبوا نبوّ ثكم مصارعكم.

قال المغيرة: فحمْدتُ الله وأثنيت عليه وقلت: والله ما أخطأت من صِفَتِنا ونَعْتِنا شيئاً، إن كنا لأبعد النّاس داراً، وأشدّ النّاس جوعاً، وأعظم النّاس شقاءً، وأبعد النّاس من كل خير، حتى بَعَث الله إلينا رسولاً، فوعدَنا بالنصر في الدنيا، والجنّةِ في الآخرة، فلم نزل نتعرف مِن ربّنا - مذجاءنا رسوله ﷺ - الفلاح والنصر، حتى أتيناكم، و إنّا والله نرى لكم مُلكاً وعيشاً لا نرجع إلى ذلك الشقاء أبداً، حتى نغلبَكم على ما في أيديكم، أو نُقتَل في أرضكم. فقال: أمّا الأعور فقد صدقكم الذي في نفسه.

فقمتُ مِنْ عنده وقد والله أرعبت العِلْج جهدي، فأرسَل إلينا العِلج: إمّا أنْ تعبروا إلينا بنهاوند وإمّا أنْ نعبر إليكم. فقال الـنعمان: اعـبروا فَعَبرنــا. فقــال أبي:

<sup>(</sup>١) الجراب: إناء مصنوع من الجِلد، يُحمل فيه الزّاد أثناء السفر (غريب الحديث) للحربي.

<sup>(</sup>٢) جمع الدَّرَقةَ: التُّرس من جِلد ليس فيه خشب ولا عَقَب.

فلم أركاليوم قطّ، إنّ العلوج يجيئون كأنهم جبالُ الحديد، وقد تواثقوا أن لا يَفرّوا مِن العرب، وقد قُرِن بعضهم إلى بعض حتى كان سبعة في قران، وألقوا حَسك (١) الحديد خلفهم، وقالوا: مَن فرَّ منّا عقرَه حَسكُ الحديد. فقال: المغيرة بن شعبة حين رأى كثرتهم: لم أركاليوم قتيلاً، إن عدوّنا يتركون أن يتناموا، فلا يُعجلوا. أمّا والله لو أنّ الأمر إليّ لقد أعجلتهم به.

قال: وكان النعمان رجلاً بكّاءً، فقال: قد كان الله - جلّ وعز - يُشهِدك أمثالها فلا يُخزنك و لا يعيبك موقفك. و إني والله ما يمنعني أنْ أناجزهم إلاّ لشيء شهِدته من رسول الله ﷺ كان إذا غزا فلم يُقاتِل أول النهار لم يَعَجَل حتى تحضر الصلوات و تهب الأرواح ويطيب القتال.

ثمّ قال النعمان: اللهم إني أسألك أن تُقرَّ عيني بفتْح يكون فيه عنَّ الإسلام وأهله، و ذلَّ الكفر وأهله، ثمّ اختِمْ لي على أثر ذلكَ بالشهادة. ثمّ قال: أمّنوا رَحِمكم الله. فأمّنا و بكى فبكينا. فقال النعمان: إنّي هازٌّ لوائي فتيسروا للسلاح، ثمّ هازُّها الثانية، فكونو متيسرين لقتال عدوكم بإزائكم، فإذا هززتها الثالثة؛ فليحمِل كل قوم على مَن يليهم مِن عدوِهم على بركة الله.

قال: فلمّا حَضَرت الصلاة وهبّت الأرواح كبّر وكبّرنا. وقال: ريح الفتح والله إن شاء الله، وإني لأرجو أن يستجيب الله لي، وأن يفتح علينا. فهزّ اللواء فتيسروا، ثمّ هزّها الثانية، ثمّ هزّها الثالثة، فحمَلْنا جميعاً كلّ قوم على مَن يليهم. وقال النعمان: إنْ أنا أُصِبت، فعلى النّاس حذيفة بن اليهان، فإنْ أُصِيب حذيفة؛ ففلان، فإنْ أُصيب فلان ففلان حتى عدّ سبعة آخرهم المغيرة بن شعبة.

<sup>(</sup>١) الحَسَك: ما يُعمل على مثال شوكة، أداة للحرب من حديد أو قصب، فيلقى حول العسكر، «القاموس المحيط».

قال أبي: فوالله ما علمتُ من المسلمين أحداً يُحبُ أن يرجع إلى أهله حتى يُقْتل أو يَظفَر. فَثَبتوا لنا، فلم نسمع إلا وقْع الحديد على الحديد، حتى أصيب في المسلمين عصابة عظيمة. فلمّا رأوا صبرنا ورأونا لا نريد أن نرجع انهزموا، فجعل يقع الرجل فيقع عليه سبعة في قران، فيقتلون جميعا، وجَعل يعقرهم حَسَكُ الحديد خلفهم. فقال النعان: قدّموا اللواء، فجعلنا نُقدّم اللواء فنقتلهم ونهزمهم.

فلمّا رأى النعمان قد استجاب الله له ورأى الفتح، جاءته نُـشّابَة (١) فأصابت خاصرته، فقتلته. فجاء أخوه معقل بن مُقَرِّن فسجى عليه ثوباً (١)، و أخذ اللواء، فتقدَّم ثمّ قال: تقدَّموا رحمكم الله، فجعلنا نتقدم فنه زمهم ونقتلهم، فلمّا فرغنا واجتمع النّاس قالوا: أين الأمير؟ فقال معقل: هذا أميركم قد أقرَّ الله عينه بالفتح، وختَم له بالشهادة. فبايع النّاس حذيفة بنَ اليمان.

قال: وكان عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - بالمدينة يدعو الله، وينتظر مثل صيحة الحبل، فكتب حذيفة إلى عمر بالفتح مع رجل من المسلمين، فلمّا قَدِم عليه قال: أبشِر يا أمير المؤمنين بفتح أعزَّ الله فيه الإسلام وأهله، و أذَّل فيه السرك و أهله. وقال: النعمان بعثك؟ قال: احتسب النعمان يا أمير المؤمنين، فبكى عمر واسترجع ، فقال: و من ويحك؟ قال: فلان وفلان - حتى عدّ ناساً - ثمّ قال: و آخرين يا أمير المؤمنين لا تعرفهم . فقال عمر رضوان الله عليه - و هو يبكي -: لا يضرهم أن لا يعرفهم عمر، لكن الله يعرفهم» (٢).

<sup>(</sup>١) مفرد النُّشَّاب، وهو النَّبْل.

<sup>(</sup>٢) أي : غطّاه بثوب

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير الطبري في التاريخ، وابن حبان والسياق له، وإسناده صحيح، وأصلُه في البخاري (٣١٦، ٣١٦) وانظر للمزيد من الفوائد الحديثية «الصحيحة» برقم (٢٨٢٦).

#### عدد غزوات النبيّ ﷺ

عن زيد بن أرقم - رضي الله عنه - « أنّ رسول الله غزا تسع عشرة غزوة وحجّ بعدما هاجر حَجّة ؛ لم يحجّ غيرها؛ حجّة الوَدَاع »(١).

وعن بريدة - رضي الله عنه - قال: « غزا رسول الله ﷺ تسع عشرة غزوة؛ قاتل في ثمانٍ منهن »(٢).

## الطليعة واستطلاع الأخبار وابتعاث العيون

عن جابر - رضي الله عنه - قال: « خرجنا مع رسول الله ﷺ - يعني في غزوة ذات الرقاع - فأصاب رجلٌ امرأة رجلٍ من المشركين، فحلف أن لا أنتهي حتى أهريق دماً في أصحاب محمّد ﷺ ، فخَرج يتبع أثر النبي ﷺ فنزل النبي ﷺ منزلاً، فقال: مَنْ رجلٌ يكلأُنا(٢) فانتُدِب رجلٌ من المهاجرين ورجلٌ من الأنصار فقال: كونا بفم الشّعب، قال: فلما خرَج الرجلان إلى فم السّعب؛ اضطجع المهاجري وقام الأنصاري يُصلي، وأتى الرجل فلمّا رأى شخصه، عَرَف أنه ربيسًة (١) للقوم، فرماه بسهم، فوضَعه فيه، فنزعَه حتى رماه بثلاثة أسهم، ثمّ ركع وسجَد ثمّ انتبه صاحبه، فلمّا عَرف أنّهم قد نَذِروا به (٥) هَرب، ولمّا رأى المهاجريّ ما بالأنصاري

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٤٤٠٤، ومسلم: ١٢٥٤، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٨١٤.

<sup>(</sup>٣) يكلأنا: أي يحرسنا.

<sup>(</sup>٤) ربيئة: أي هو العين، والطليعة الذي ينظر اللقوم؛ لئلّا يَدْهمهم عدوّ، ولا يكون إلا على جبل أو شَرَف ينظرُ منه، «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) نذِروا به: أحسّوا بمكانه.

من الدماء قال: سبحان الله ألا أنبهتني أوّل ما رمى، قال: كنت في سورة أقرؤها فلم أحبّ أن أقطعَها »(١).

عن ابن المنكدِر قال: سمعتُ جابراً - رضي الله عنه - يقول: «قال رسول الله ﷺ يومَ الأحزاب: مَن يأتينا بخبر القوم؟ فقال الزَّبير: أنا، ثمّ قال: مَن يأتينا بخبر القوم؟ فقال الزبير: أنا، ثمّ قال: من يأتينا بخبر القوم؟ فقال الزبير: أنا، ثمّ قال: إنّ لكل نبيِّ حَوارِيّاً، وإنّ حَواريَّ الزبير »(").

وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: « بعث رسول الله بُسيسةَ (<sup>٣)</sup>عيناً ينظرُ ما صَنَعَت عيرُ (٤) أبي سفيان ... » (٥).

#### التورية في الغزو

عن عبد الله بن كعب - رضي الله عنه، وكان قائدً كعبٍ مِن بنيه - قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (١٨٢) وغيره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ١٦ ١٤، ومسلم: ٢٤١٥.

<sup>(</sup>٣) قال الإمام النّووي - رحمه الله - : «هكذا هو في جميع النّسخ بُسيسة - بباء موحدة مضمومة وبسينين مُهملتين مفتوحتين بينها ياء مثناة تحت ساكنة - قال القاضي: هكذا هو في جميع النسخ، قال: وكذا رواه أبو داود وأصحابُ الحديث، قال والمعروف في كُتب السيرة بَسْبَس - ببائين موحدتين مفتوحتين بينها سين ساكنة - وهو بَسبَس بن عمرو، ويقال ابن بشر مِن الأنصار من الخزرج، ويُقال حليف لهم، قلت: يجوز أن يكون أحد اللفظين اسها له والآخر لقباً».

<sup>(</sup>٤) العير: هي الإبل والدواب تَحْمِل الطعام وغيره من التجارات.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: ١٩٠١.

### الكَذِب والخداع في الحرب

عن جابر - رضي الله عنه - أن النبيّ عَلِيْ قال: « الحربُ خُدْعة » (٢).

جاء في «الفتح»: «قال ابن العربي - رحمه الله -: « الجداع في الحرب يقع بالتعريض وبالكمين ونحو ذلك، وفي الحديث الإشارة إلى استعمال الرأي في الحرب: بل الاحتياج إليه آكد مِن الشجاعة، ولهذا وقع الاقتصار على ما يشير إليه بهذا الحديث، وهو كقوله « الحجّ عرفة »(٣).

قال ابن المنير: معنى الحرب خُدعة، أي: الحرب الجيدة لصاحبها الكاملة في مقصودها؛ إنها هي المخادعة لا المواجهة، وذلك لخَطَر المواجهة، وحصول الظَّفر مع المخادعة بغير خطر ».

وقال الإمام النّووي - رحمه الله - (١٢/ ٤٥): « واتفقَ العلماء على جواز خِداع الكُفّار في الحرب، وكيفها أمكن الخداع؛ إلاّ أن يكون فيه نقْضُ عهدٍ أو أمان؛ فلا يَحِلّ ».

وعن أمّ كلثوم بنت عقبة - رضي الله عنها - أنّها سَمِعت رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٩٤٧ واللفظ له، ومسلم: ٢٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣٠٣٠، ومسلم ١٧٣٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود والنسائي والترمذي وابن ماجه والـدارمي وغيرهم، وصحّحه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٠٦٤).

يقول: « ليس الكذّاب الذي يُصلح بين النّاس فيَنْمي (١) خيراً أو يقول خيراً " (٢).

وفي رواية قال ابن شهاب: « ولم أسمع يُرخَّص في شيء مما يقول النّاس كَذِبٌ إلاّ في ثلاث: الحرب، والإصلاح بين النّاس، وحديث الرجل امرأته، وحديث المرأة زوجَها » (٣).

قال الإمام البخاري - رحمه الله -: « باب الكذب في الحرب » (1) ثم ذكر تحته حديث قَتْل كعبِ بن الأشرف » (°).

وفي استئذان محمّد بن مسْلَمة - رضي الله عنه - الكـذِب للخدعـة؛ إذ قـال: « ائذن لي فلأقُل، قال: قل »(١).

وفي رواية: « فقال محمد بن مسلمة - رضي الله عنه - لكعب بن الأشرف: إنّ هذا - يعني النبيّ ﷺ - قد عنّانا (٧) وسألنا الصدقة... فلم يزَلُ يكلّمه، حتى استمكن منه فقتله » (٨).

<sup>(</sup>١) ينمي - بفتح أوله وكُسْر الميم - أي: يُبلغ، تقول: نميت الحديث أنميه، إذا بلّغتَه على وجه الإصلاح وطلب الخير، فإذا بلّغتَه على وجه الإفساد والنميمة قلت: نمّيتـه - بالتشديد - كذا قال الجمهور، قاله الحافظ - رحمه الله - في «الفتح».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٦٩٢، ومسلم: ٢٦٠٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ٢٦٠٥.

<sup>(</sup>٤) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد والسِّير) (١٥٨ - باب).

<sup>(</sup>٥) انظر إن - شئت - برقم: ٣٠٣١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٣٠٣٢، ومسلم: ١٨٠١ وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٧) عنّانا: أي أتعَبنا.

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري: ٣٠٣١ وهذا لفظه، ومسلم: ١٨٠١.

وقال لنا شيخنا - رحمه الله - في بعض مجالسه - وهو يناقش ما يجوز وما لا يجوز من الكذِب -: « ليس تحريم الكذب لأجل (ك، ذ، ب) ولا وجوب الصدق لأجل (ص، د، ق).

قلت: يريد شيخنا - رحمه الله - أنّ تحريم الكَذِب يُدرَك مغزاه ويُعقل مرماه، فلا يجوز أن تَصْدُق الأعداء وتدهّم على مواقع المسلمين إذا سألوا؛ تَحرُّجاً من الكَذِب، فالكَذِب هنا واجب، والصدق حرام؛ لما لا يخفى مِن أثر ذلك لكلّ ذي لُبُّ وبصيرة.

# التسبيح إذا هَبط وادياً والتكبير إذا عَلا شَرَفاً (١)

عن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: « كنَّا إذا صَعِدنا كبّرنا، وإذا نزَلنا سبَّحنا »(۲).

# إباحة تعاقب الجماعة الركوب الواحد في الغزو عند عدم القدرة على غيره (٣)

عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - أنهم كانوا يوم بدر بين كلّ ثلاثة بعير، وكان زميلي (١٠) رسولِ الله ﷺ علي وأبو لُبابة، فإذا حانت عُقبة (٥) النبي ﷺ على قالا: اركب ونحن نمشي، فيقول النبي ﷺ: «ما أنتها بأقوى مني، وما أنا بأغنى

<sup>(</sup>۱) هذان بابان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب ١٣٢، ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٩٩٣.

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «صحيح ابن حبان» بتصرف يسير، انظر «التعليقات الحِسان» (٧/ ١١٧).

<sup>(</sup>٤) الزميل هنا: هو الذي يركب مع غيره على دابَّة واحدة بالنوبة؛ وانظر «المرقاة» (٧/ ٥٥٩).

<sup>(</sup>٥) أي: نوبة نزولهِ ﷺ. «المرقاة».

عن الأجر منكما »(١).

## باب الرَّجز<sup>(۲)</sup> في الحرب<sup>(۳)</sup>

عن البراء - رضي الله عنه - قال: رأيت رسول الله ﷺ يـوم الخنـدق وهـو ينقل الترابُ؛ حتى وارى التراب شعر صدر وكان رجلا كثير الشعر، وهو يرتجـز برجز عبد الله:

اللهم لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صالينا فسأنزِلَنْ سكينة علينا وَثَبَّتِ الأقدام إِنْ لاقينا إِنَّ الأعداء قد بغَوا علينا إذا أرادوا فتنة أبينا يرفع بها صوته (1).

# مَن أُحبُّ الخروج للغزو يومَ الخميس(٥)

عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك أن كعب بنَ مالك - رضي الله عنه - كان

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، وابن حبان «التعليقات الجِسان» (١٣ ٤٧) وغيرهما، وانظر «الـصحيحة» (٢٢٥٧»، و «فقه السيرة» (ص ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ - رحمه الله -: « الرَّجَز بفتح الراء والجيم والزاي مِن بحور السعر على الصحيح، وجَرَت عادة العرب باستعماله في الحرب ليزيد في النشاط ويبعث الهِمَم، وفيه جوازُ تمثَّل النبيِّ ﷺ بشِعر غيره ».

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب ١٦١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣٠٣٤، ومسلم: ١٨٠٣.

<sup>(</sup>٥) انظر "صحيح البخاري" (كتاب الجهاد) (باب -١٠٣).

يقول: « لقلَّما كان رسول الله ﷺ يخرُج إذا خَرَج في سفر؛ إلاَّ في يوم الخميس ١٠٠٠.

وعن كعب - رضي الله عنه - « أنّ النبيّ ﷺ خرَج يـوم الخميس في غـزوة تبوك، وكان يحبُّ أن يخرج يوم الخميس »(٢).

## ما يُؤمَر من انضهام العسكر (٣)

عن أبي ثعلبة الخشني - رضي الله عنه - قال: « كان النّاس إذا نَزَلوا مَنزِلاً؟ تفرّقوا في الشعاب والأودية، فقال رسول الله ﷺ إنَّ تفرَّقكم في هذه الشعاب والأودية؛ إنها ذلكم مِن الشيطان، فلم ينزل بعد ذلك منزلاً؛ إلاّ انضَمَّ بعضهم إلى بعض، حتى يُقال لو بُسِط عليهم ثوب لَعَمّهُم » (1).

## في المياسرة والمرافقة في الغزو<sup>(ه)</sup>

\* قسال - تعسالى -: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِ وَالنَّقْوَىٰ ۖ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى الْإِنْدِ وَالْمُدُونِ ﴾ (١٠). وقيال - تعسالى -: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِ مَ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةُ ﴿ ٢ ) وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٩٤٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «سنن أبي داود».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٢٨٨).

<sup>(</sup>٥) هذا العنوان من كتاب «الإنجاد في أبواب الجهاد» (١/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٢.

 <sup>(</sup>٧) خصاصة: يعني حاجة، أي: يقدِّمون المحاويج؛ على حاجة أنفسهم، ويبدؤون بالناس
 قبلهم في حال احتياجهم إلى ذلك.

فَأُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُقَلِحُونَ ﴾(١).

وفي حديث معاذ بن جبل- رضي الله عنه - ، عن رسول الله عَلَيْ أنه قال: « الغزو غزوانِ: فأمّا مَن ابتغى وجه الله، وأطاعَ الإمام، وأنفَق الكريمة (٢)، وياسَرَ الشريك (٣)، واجتنَب الفساد، فإنَّ نومه ونُبْهَهُ (١) أجرٌ كلُّه »(٥).

وعن أبي موسى - رضي الله عنه - قال: قال النبي ﷺ: « إِنَّ الأشعريين إذا أرملوا (١) في الغزو، أو قلَّ طعامُ عيالهم بالمدينة؛ جَمَعوا ما كان عندهم في ثوبٍ واحد، ثمّ اقتسموه بينهم؛ في إناء واحدِ بالسَّويَّة، فهم منّي وأنا منهم "(٧).

وعن جابر بن عبد الله - رضي الله عنها -، حــد ثث عن رسول الله عنها أنّه أنّه أراد أن يغزو فقال: يا معشر المهاجرين والأنصار، إنَّ من إخوانكم قوماً؛ ليس لهم مال ولا عشيرة، فَلْيَضُمَّ أحدكم إليه الرجلين أو الثلاثة، فما لأحدنا مِن ظَهْرٍ يحمله إلا عُقبةٌ كعُقْبَةٍ (^) - يعني -

<sup>(</sup>١) الحشر: ٩.

<sup>(</sup>٢) أَنفَقَ الكريمة: العزيزة على صاحبها. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) ياسر الشريك: ساهَلَه. «المصدر السابق».

<sup>(</sup>٤) النُّبُّهُ: الانتباه من النّوم. «المصدر السابق».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٢٥١٥)، وهو في «الصحيحة» (١٩٩٠).

<sup>(</sup>٦) أرملوا: فَنِي زادهم، وأصله من الرَّمل؛ كـأنّهم لـصقوا بالرَّمـل مـن القلَّـة، كـما قيـل في ﴿ذَامَتُرَبَةِ﴾. «فتح».

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري: ٢٤٨٦، ومسلم: ٢٥٠٠.

<sup>(</sup>٨) عُقبة: العُقبة بالضم: ركوب مركب واحد بالنوبة على التعاقُب، وهو أن يركب هذا قليلاً، ثم ينزل، فيركب الآخر بالنوبة، حتى يأتي على سائرهم. ملتقط من «الفتح» و «عون المعبود». والمعنى: لم يكن لي فضلٌ في الركوب على الذين ضممتُهم إليَّ، بل كان لي عُقبةٌ من جملي مثل عُقبة أحدهم. «عون المعبود».

أَحَدِهِمْ (١)، فضَمَمْتُ إليَّ اثنين أو ثلاثة، قال: مالي إلا عُقبة كعقبة أحدِهم مِن جملي » (٢)\* (٣).

عن أبي موسى ('') - رضي الله عنه - قال: «خرجنا مع النبيّ ﷺ في غزاة، ونحن ستة نفر، بيننا بعير نَعْتَقِبُهُ ('' فَنَقِبَتْ أَقدامُنا، ونَقِبَت قدماي، وسقَطَت أظفاري، وكنّا نلفٌ على أرجُلنا الخِرَق، فسُمِّيت غزوة ذاتِ الرِّقاع، لِما كنّا نعْصِبُ من الخِرَق على أرجلنا، وحدَّث أبو موسى بهذا ثمّ كَرِه ذاك، قال: ما كنت أصنع بأنْ أذكرَه - كأنّه كَرِه أن يكون شيءٌ مِن عَمَلِه أفشاه - "(').

وعن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: «كنّا يوم بدرٍ، كلّ ثلاثـة على بعير - أي يتعاقبون - وكان أبو لبابة وعليّ بن أبي طالب زميلي رسـول الله ﷺ. قال: فكانت عُقبة رسول الله ﷺ، فقالا له: نحن نمشي عنك - ليظلّ راكباً -.

فقال: ما أنتها بأقوى منّي على المشي، ولا أنا بأغنى عن الأجر منكما » (٧).

وعن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: « كان رسول الله ﷺ يتخلُّف

<sup>(</sup>١) جاءت كلمة (أحدِ) مجرورة بالإضافة لأنَّ تقدير الجملة: «كعقبةِ أحدِهم».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده وأبو داود ، «صحيح سنن أبي داود» (٢٢٠٩) وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) ما بين نجمتين من كتاب «الإنجاد» (١/١٣٧).

<sup>(</sup>٤) هذا الحديث إشارة من محقِّقَي كتاب «الإنجاد» - حفظهم الله تعالى-.

<sup>(</sup>٥) نعتقبه: أي نركبه عُقبة عُقبة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ١٢٨، ومسلم: ١٨١٦.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد في «مسنده» والحاكم: وقال: « حديث صحيح على شرط مسلم »، وانظر تخريج «فقه السيرة» (ص٢٥٥).

في المسير، فيُزجي (١) الضعيف، ويُردف، ويدعو لهم ١(٢).

## حرمة نساء المجاهدين ومن خان غازياً في أهله (٣):

عن بريدة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على: « حُرمَةُ نساء المجاهدين على القاعدين؛ كحُرمةِ أمَّهاتهم، وما مِن رجلٍ من القاعدين يخلُف رجلاً من المجاهدين في أهله، فيخونه فيهم؛ إلا وُقِفَ له يوم القيامة؛ فيأخذ مِن عَمَله ما شاء، فما ظنُّكم؟ »(1).

وفي رواية: « فقال: فخُذ مِن حسناته ما شئت فالتفَتَ إلينــا رســول الله ﷺ فقال: فها ظنُّكم؟ (°).

وفي رواية: «... وما مِن رجل مِن القاعدين؛ يخلُف رجلاً من المجاهدين في أهله؛ إلا نُصب له يوم القيامة، فيُقال: يا فلانُ، هذا فلانٌ، فخُذ مِن حسناته ما شئت، ثمّ التفَتَ النبي ﷺ إلى أصحابه فقال: ما ظنُّكم تَرون، يَدَعُ له مِن حسناته شيئاً؟ »(١٠).

وفي رواية: « ألا كُلَّما نفَرنا غازين في سبيل الله، خَلَف أحـدُهم، لــه نبيـبٌ

<sup>(</sup>١) يزجي: أي يسوقه ليُلحقه بالرِّفاق. «النّهاية».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (۲۲۹۸) والحاكم، وانظر «المصحيحة» (۲۱۲۰) وتقدّم.

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «سنن النّسائي» (كتاب الجهاد) (باب ٤٧، ٤٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٨٩٧.

<sup>(</sup>٥) مسلم: ۱۸۹۷ – ۱٤٠.

<sup>(</sup>٦) "صحيح النسائي": (٢٩٩٠).

كنبيب التيس (١)، يمنح أحدُهم الكُثبة (١)، أمَا والله إنْ يُمكِنِّي مِن أحدِهم؛ لأُنكِّلَتُ عنه (٦) (1).

### خروج النساء للتمريض ونحوه

عن أنس - رضي الله عنه - قَالَ: « لهَّا كَانَ يَوْمُ أُحُدِ الْهَرَمَ النَّاسِ عَنْ النَّبِيِّ عَالَ اللهُ قَالَ وَلَقَدْ رَأَيْتُ عَائِشَةَ بِنْتَ أَبِي بَكْرٍ وَأُمَّ سُلَيْمٍ، وَإِنَّهُمَا لُمُشَمِّرَتَانِ، أَرَى خَدَمَ سُوقِهِمَا (°) تَنْقُرَانِ الْقِرَبَ - عَلَى مُتُونِهِمَا (<sup>۱)</sup> ثُمَّ تُفْرِ غَانِيهِ سُوقِهِمَا (°) تَنْقُرَانِ الْقِرَبَ - عَلَى مُتُونِهِمَا (۱) ثُمَّ تُفْرِ غَانِيهِ فِي أَفْوَاهِ الْقَوْمِ، ثُمَّ تَرْجِعَانِ فَتَمْلَآنِهَا، ثُمَّ تَجِيئَانِ فَتُمْرِ غَانِهَا فِي أَفْوَاهِ الْقَوْمِ » (۷).

وعن أنس - رضي الله عنه أيضاً - قال: « كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَغْزُو بِأُمِّ سُلَيْمٍ

<sup>(</sup>١) نبيب التيس: صوته عند الوقاع، لشِدّة رغبته فيه.

<sup>(</sup>٢) الكُثْبة: القليل من اللبن وغيره. «شرح النّووي».

 <sup>(</sup>٣) لأُنكِّلنَّه عنه: أي لأمنعنَّه عن ذلك بالعقوبة والحدِّ، وفي رواية لمسلم (١٦٩٢ – ١٨) « إلَّا جعلتُه نكالاً أو نكَّلته » أي:عِظةً وعِبرةً لَن بعده، بها أصبتُه منه من العقوبة؛ ليمتنعوا من تلك الفاحشة. قاله النّووي - رحمه الله - أيضاً.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٦٩٢، وانظر رقم (١٦٩٤) أيضاً.

<sup>(</sup>٥) قال الإمام النّووي - رحمه الله - (١٢/ ١٨٩): « قوله : (أرى خَدَم سوقها) هو بفتح الخاء المعجمة والدال المهملة، الواحدة خدمة، وهي الخلخال، وأمّا السوق: فجمع ساق، وهذه الرواية للخَدَم لم يكن فيها نهي؛ لأنّ هذا كان يوم أحد قبل أمْرِ النساء بالحجاب، وتحريم النظر إليهن، ولأنه لم يَذْكُر هنا أنه تعمّد النظر إلى نفس الساق، فهو محمول على أنه حَصَلَت تلك النظرة فجأة بغير قصد، ولم يستدِمْها ».

<sup>(</sup>٦) أي على ظهورهما.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري: ٢٨٨٠، ومسلم: ١٨١١.

وَنِسْوَةٍ مِنْ الْأَنْصَارِ مَعَهُ إِذَا غَزَا، فَيَسْقِينَ المَّاءَ، وَيُدَاوِينَ الجُّرْحَى "(١).

## حَمل الرجل امرأتَه في الغزو دون بعض نسائه<sup>(٢)</sup>

عن عائشة - رضي الله عنها - أنها قالت: « كان النبي ﷺ إذا أرادَ أن يخرُج؛ أقرع بين نسائه؛ فأيتُهُنّ يخرج سهمها؛ خرج بها النبيّ ﷺ، فأقرع بيننا في غزوة غزاها، فخرج فيها سهمي، فخرجتُ مع النبيّ ﷺ بعد ما أُنزِل الحجاب»(").

### غزوة النساء مع الرجال

عن أنس - رضي الله عنه - « أنّ أم سُليم اتخذَت يوم حنين خِنْجراً فكان معها، فرآها أبو طلحة، فقال: يا رسول الله، هذه أمُّ سُليم معها خِنَجرٌ، فقال لها رسول الله ﷺ: ما هذا الخِنجر؟ قالت: اتخذته إنْ دنا مني أحد من المشركين؟ بَقَرتُ (١) به بطنه، فجعل رسول الله ﷺ يضحك ... (٥).

### تحريم إسناد القتال إلى النساء

عن أبي بكرة - رضي الله عنه - قال: لقد نفعني الله بكلمة سَمِعْتها مِن رسول الله أيّام الجَمل؛ بعدما كِذْتُ أن ألحقَ بأصحاب الجَمل (٢) فأقاتلَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٨١٠.

<sup>(</sup>٢) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (باب - ٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٥٩٣، ٢٨٧٩، ومسلم: ٢٧٧٠.

<sup>(</sup>٤) أي شَقَقتُ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: ١٨٠٩.

<sup>(</sup>٦) يعني عائشة - رضي الله عنها - ومن معها.

معهم ('')، قال لما بلَغ رسول الله ﷺ أنّ أهل فارس قد ملّكوا عليهم بنت كسرى، قال: لن يُفْلِح قومٌ ولّوا أمرَهم امرأة » ('').

وما ورد من مشاركة بعض النساء في القتال - في حدود ضيقة - يختلف عن توليها أمر القتال والقيادة.

### فضل الخدمة في الغزو

عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: « صَحِبْتُ جريرَ بن عبد الله؛ فكان يخدمني وهو أكبر من أنس. قال جرير: إنّي رأيت الأنصار يصنعون شيئاً لا أجد أحداً منهم إلا أكرمتُه (٢) »(١).

وعن أنس - رضي الله عنه - قال: « كنّا مع النبيّ ﷺ أكثرنا ظِلا ً الذي يَسْطُل بكسائه، وأمّا الذين صاموا فلم يعملوا شيئاً، وأما الذين أفطروا فبعثوا الركاب وامتهنوا وعالجوا، فقال النبي ﷺ: ذهب المفطرون اليوم بالأجر »(°).

<sup>(</sup>١) تأمّل كيف نَفَع الله - تعالى - أبا بكرة - رضي الله عنه - لأنّه عَمِل بمقتضى الحديث، ولم يتأوّله فيقول: هذه أم المؤمنين - رضي الله عنها - والأمر سائغ، بل إنّ الله - تعالى - نجّاه من الفتنة والقتال؛ ببركة تعظيم الحديث وإمضائه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٤٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ - رحمه الله -: في رواية نصر « آليت - أي حَلَفْت - أن لا أصحب أحداً منهم إلا خَدَمْته ».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٨٨٨، ومسلم: ٢٥١٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٨٩٠، واللفظ له، ومسلم: ١١١٩.

#### إذن الوالدين في جهاد التطوع

الجهاد الواجب لا يلزم فيه إذن الوالدين.

أمّا جهادُ التطوّع؛ فإنّه لا بد فيه من إذن الوالِدَيْن السلِمَين.

عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: « سألْتُ النبي ﷺ أيُّ العمل أحبُّ إلى الله؟ قال: الصلاة على وقتها، قال: ثمَّ أيُّ؟ قال: بِرُّ الوالدين، قال: ثمَّ أيُّ؟ قال: الجهاد في سبيل الله »(١).

وعن عبد الله بن عمرو - رضي الله عنها - قال: « جاء رجل إلى النبي عليه فاستأذنه في الجهاد، فقال: أحيٌّ والداك؟ قال: نعم، قال: ففيهما فجاهِد »(٢).

وفي رواية: « جاء رجلٌ إلى النبيِّ ﷺ يبايعه على الهجرة، وتَرَكُ أبويه يبكيان، فقال: ارجع إليهما فأضحِكهما كما أبكيتَهما » (٢٠).

وعن جاهمة السُّلمي - رضي الله عنه - قال: « أنّه جاء رجل إلى النبيِّ ﷺ فقال: يا رسول الله، أردتُ أن أغزو، وقد جئت أستشيرك؟ فقال: هل لك من أمّ، قال: نعم، قال: فالزمها؛ فإنّ الجنّة تحت رجليها »(1).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٥٢٧، ومسلم: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣٠٠٤، ومسلم: ٢٥٤٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجه، وصححه شيخنا - رحمه الله - في الصحيح الأدب المفرد» برقم ١٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد والنسائي «صحيح سنن النسائي» (٢٩٠٨) وابن ماجه وغيرهم، وانظر تعليق شيخنا - رحمه الله - في «التعليقات الرضيّة على الروضة النديّة» (٣/ ٤٣٩).

وقال في «الروضة النديّة» ( ٢/ ٧١٨ ):

« وقد ذَهَب الجمهور؛ إلى أنّه يجب استئذان الأبوين في الجهاد، ويحرُم إذا لم يأذنا أو أحدهما، لأنّ بِرّهما فَرْضُ عين، والجهاد فرضُ كفاية، قالوا: وإذا تعيّن الجهاد فلا إذْن... ».

وقال العلّامة أحمد شاكر - رحمه الله -: « ولعلَّ الأحسن في التوفيق بين الحديثين، أن يُجْعَل ذلك إلى رأي الإمام أو المكلِّف، فإنْ كانت المصلحة تقتضي بأحدهما وجب تقديمه، وقد كان المهاجرون والأنصار يجاهدون، ولم نر في شيء من الروايات، أنهم كانوا يلتزمون استئذان الوالدين في كل غزو ».

وجاء في «المغني» ( ١٠/ ٣٨٣):

« (وإذا خوطب في الجهاد فلا إذن لهما، وكذلك كلّ الفرائض لا طاعة لهما في تركها) يعني إذا وجَب عليه الجهاد لم يُعتَبَرُ إذن والديه، لأنه صار فرضَ عين، وترْكه معصية، ولا طاعة لأحد في معصية الله، وكذلك كلّ ما وجب، مثل: الحجّ، والصلاة في الجماعة والجمع، والسفر للعِلم الواجب.

قال الأوزاعي: لا طاعة للوالدين في تَرْك الفرائض والجُمَع والحجّ والقتال، لأنها عبادة تعيّنت عليه، فلم يُعتَبر إذن الأبوين فيها كالـصلاة، ولأنّ الله - تعالى - قال: ﴿وَلِلّهِ عَلَى النّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾، ولم يَشتَرِط إذن الوالدين ».

وجاء في كتاب «الإنجاد في أبـواب الجهـاد» (١/ ٥٢): « وأمّـا مَـن لـه

 <sup>(</sup>١) تصنيف الإمام أبي عبد الله محمد بن عيسى بن محمد بن أصبغ الأزدي القرطبي المعروف
بابن المُناصف - رحمه الله -، علّق عليه وخرّج أحاديثه مشهور بن حسن آل سلمان ومحمد
بن زكريا أبو غازي - حفظهما الله- .

أبوان؛ فإنْ كانا يَضيعان بخروجه إلى الجهاد؛ فهو إجماعٌ على أنَّ فرضَ الجهاد ساقِطٌ عنه، ذكره أبو محمد بنُ حزم في «مراتب الإجماع». وإنْ كانا ممّن لا يَضيع، فذهب الجمهور إلى أنَّ عليه أن يستأذنها، فإنْ أذِنا له خرَج، وإنْ أبَيَا عليه لم يَجُزْ له أن يخرج.

رُوي ذلك عن مالكٍ، والأوزاعي، وسفيان الثوري، والشافعيّ، وأحمد بن حنبل، وغيرهم من أهل العلم، قال أبو عمر بن عبد البَرِّ: « لا خلاف أعلمه أنّ الرجل لا يجوز له الغزو ووالداه كارهان، أو أحدهما ».

قلت [والكلام لصاحب «الإنجاد»]: ذلك إذا لم يتعيَّن الفرض، مِثْل أنْ يفْجأ العدوُّ(')، فيُحتاج إليه في الدفع، ونحوِ ذلك ممّا يتعيّن فيه؛ لأنه ما لم يتعيّن، يعصي والديه ويعقُهما في غير شيء أوجَبه الشرع، فذلك حرامٌ عليه، وأمّا إذا تعيّن الفرض، فلا يستأذنهما في تَرْك الفرائض ».

ثم ذكر الأدلة على ذلك، ثم قال: « وقال الحسن البصري - رحمه الله -: « إذا أذِنَت له أمُّه في الجهاد، وعلِمَ أنّ هواها أن يجلس؛ فليجلس ».

وقال في «المغني» ( ١٠/ ٣٨٣) أيضاً:

<sup>(</sup>۱) وجاء في "التعليق": " هل حضور الولد الصّف بعد الإذن، يُؤثّر فيه رجوع الأبوين عن الإذن؟ خلافٌ بين أهل العلم، بخلاف رجوعها قبل حضور الصفّ، فالواجب على الولد الرجوع، ما لم يتعيَّن عليه الجهاد، انظر بسط المسألة في: "روضة الطالبين" (۱/ ۲۱۲)، "أسنى المطالبب" (٤/ ۱۷۷- ۱۷۸)، "مغني المحتاج" (٤/ ۲۱۸)، "كشاف القناع" (٣/ ٤٠)، "أحكام إذن الإنسان" (٢/ ٤٢٢- ٢٢٥)، "رسالة الإرشاد إلى بيان الحقّ في حُكم الجهاد" (ص ٧٤- وما بعدها) ".

" وإنْ خرَج في جهاد تطوّع بإذنها، فمنعاه منه بعد سَيْره وقبل وجوبه، فعليه الرجوع، لأنه معنى لو وجد في الابتداء مُنِع، فإذا وُجد في أثنائه منع؛ كسائر الموانع، إلا أن يخاف على نفسه في الرجوع، أو يحدث له عذر؛ مِن مرض أو ذهاب نفقة أو نحوه، فإنْ أمكنه الإقامة في الطريق، وإلا مضى مع الجيش، فإذا حضر الصفّ، تعيّن عليه بحضوره، ولم يَبْق لهما إذن. وإن كان رجوعها عن الإذن بعد تعيّن الجهاد عليه، لم يؤثّر رجوعها شيئاً».

### هل يُستأذَن الدائن<sup>(۱)</sup>

ومن كان عليه دين حالً أو مُؤجَّل، لم يَجُز له الخروج إلى الغزو إلا بإذن غريمه، إلا أن يَتْرُك وفاء، أو يقيمَ به كفيلاً، أو يُوثِّقَه برهن، وجذا قال الشافعي.

ورخَّص مالك في الغزو لمن لا يقدر على قضاء دينه؛ لأنه لا تتوجه المطالبة به، ولا حبُسه من أجله ، فلم يُمنَع من الغزو، كما لـو لم يكـن عليـه ديـن، ولنـا أنّ الجهادَ تقصد منه الشهادة التي تفوت بها النفس، فيفوت الحقُّ بفواتها .

عن عبد الله بن عمرو بن العاص - رضي الله عنها - : « أنّ رسول الله ﷺ قال: يُغفر للشهيد كلُّ ذنبِ إلاّ الدَّيْن » (٢).

وعن أبي قتادة - رضي الله عنه -: « أنّ رسول الله قمام فيهم، فلذكر لهم أنّ الجهاد في سبيل الله والإيهان بالله أفضل الأعمال، فقام رجل فقمال: يما رسول الله أرأيت إنْ قُتلتُ في سبيل الله تُكفّر عنّي خطاياي؟ فقمال لمه رسول الله: نعم، إن

<sup>(</sup>١) عن «المغني» (١٣/ ٢٧) بتصرف يسير، وزيادة حديث ابن عمرو - رضي الله عنهما -.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٨٨٦.

قُتلتَ في سبيل الله، وأنت صابرٌ مُحتسب، مُقبِل غيرُ مُدبر، ثمّ قال رسول الله ﷺ: كيف قلت؟ قال: أرأيتَ إنْ قُتلتُ في سبيل الله أتُكفّرُ عني خطاياي، فقال رسول الله ﷺ: نعم؛ وأنت صابرٌ مُحتسب مُقبل غيرُ مدبر إلاّ الدَّيْن، فإنّ جبريل - عليه السلام - قال لي ذلك» (١).

وأمّا إذا تَعيَّن عليه الجهاد، فلا إذْن لغريمه، لأنّه تعلّق بعينِه، فكان مُقلَّماً على ما في ذمّته؛ كسائر فروض الأعيان، ولكن يُستحَبّ له أن لا يتعرض لمظانّ القتل؛ من المُبارزة، والوقوف في أول المقاتلة، لأنّ فيه تغريراً بتفويت الحق<sup>(۱)</sup>، وإنْ ترك وفاءً، أو أقام به كفيلاً، فله الغزو بغير إذْن.

نصّ عليه أحمد، في مَن تَرك وفاءً، لأنّ عبد الله بن حرام أبا جابر بن عبد الله خرَج إلى أُحُد، وعليه دَينٌ كثير، فاستُشهِد، وقضاه عنه ابنه بعِلم النبيّ عَلَيْه، ولم يذمّه النبي عَلَيْهُ على ذلك، ولم يُنكر فِعْلَه، بل مَدَحه، وقال: «ما زالت الملائكة تُظِلّه بأجنحتها، حتى رفعتموه » (٣).

وقال ﷺ لجابر: « ألا أُخبرك ما قال الله - عزّ وجلّ - لأبيك، قلتُ: بلى، قال: ما كَلّم الله أحداً إلاّ من وراء حجاب، وكلّم أباك كِفاحاً (٤) (٥٠).

قلتُ: أراد المصنف - رحمه الله - أن يجمع بين تلبية واجب الجهاد وأداء

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٨٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر تعليقي في المتن، بعد قليل إن شاء الله - تعالى -.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ١٢٤٤، ومسلم: ٢٤٧١.

<sup>(</sup>٤) كفاحاً: أي مواجهة، ليس بينها حجابٌ ولا رسول. «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٢٢٥٨) وغيره.

الحقوق. ولكن: لا بُدّ من تفصيلٍ فيها يتعلق بالتّعرض للمبارزة والوقـوف في أول المقاتلة.

فإنْ كان أُوتي من الشجاعة والإقدام، ما يُمكنه أن يُحقّ ق نـصراً أو يكـون سبباً في استجلاب نفع عام أو مصلحة راجحة؛ فلا حرج من مبادرته بذلك.

فأمّا الدين، فلا يضرُّه عدم أدائه؛ إذا كان قد بذَل الأسباب المطلوبة منه، ولا يخفى دور الإمام في سدِّ هذا الأمر، والله - تعالى - أعلم.

قلت: ثمّ اطلعت على ما جاء في «الإنجاد» (١/ ٥٧) وفيه: « وأمّا اللِدْيان (١) فاختلفوا فيه، فرُوي عن الأوزاعي أنّه أرخص في خروجه إلى الجهاد مِن غير إذْنِ صاحب الحقّ، ورُوي عن الشافعي أنه ليس له أن يغزو بحالٍ؛ إلا بإذْن أهل الدَّيْن، وسواءٌ كان الدَّين لمسلمٍ أو كافر، وفرَّق مالكٌ بين أن يجد قضاءً أو لا يجد، واختلفت مع ذلك فيه الروايات عنه...

... وقد جاء في أمر الدَّين تشديدٌ كثير غير هذا؛ فأقول [ الكلام ليصاحب «الإنجاد»]: إنّ تعلّق المأثم بالدَّين، إنّما يكون حيث التقصيرُ المُتْلِفُ لذلك الحقّ، إمّا بالمَطْلِ أو الجحود، أو تَرْكِ أنْ يوصيَ به، وإمّا أنْ يَدَّانَ في غير الواجب، وهو عمَّن لا يقدر على الأداء، وما أشبه ذلك.

وللمِدْيان عند إرادة الغزو حالان: مَلَاءٌ أو عَدَمٌ.

فأمّا المليء، فإنْ كان حَلَّ دينُه، فالظاهر أنّه لا يجوز أنْ يغزوَ بغير إذْنِ صاحب الحقّ، فإنْ كان دينه لم يحلَّ بعدُ، فهذا له أن يغزو، وعليه أن يوكِّل مَن

<sup>(</sup>١) المِدْيان: هو الذي يُقرض كثيراً ويستَقْرِض كثيراً. انظر «المحيط».

يقضيه عنه عند حلوله، والدليل على ذلك أنَّ مَن كان مليئاً، وقد حلَّ الحقُّ عليه، فهو مأمورٌ كلَّ وقتِ بالقضاء، ففِعْلُه ما يحول بينه وبين ذلك؛ مِن غير إذن صاحب الحقِّ لا يحلُّ له.

خرَّج مسلم (١) عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ قال: « مَطْلُ (٢) الغني ظُلْم، وإذا أُتبع أحدكم على مليءٍ فَلْيتْبَعُ » (٣).

وأمّا إذا لم يَحُلْ، فلا حَقَّ عليه الآن في الأداء، فلا يتَّصف بالمطلِ، فليس عليه أنْ يستأذنه، لكن عليه باتفاق أن يوصي به، ويُوكِّل على قضائه، فإذا فعَل ذلك فقد أدَّى ما لزِمه ساعتئذٍ، وقد قال ﷺ: « وإذا أُتبع أحدكم على مليءٍ فَلْيتْبَعْ ».

وأمّا إنْ كان عديماً لا يَجِدُ قضاءً، ولا يرجو كَسْباً، فهذا روي عن مالك أنه سُئِل عنه فلم ير بجهاده بأساً، يعني: وإن لم يستأذِن غريمه، وهذا ظاهر؛ لأنه لا منفعة له في منْعِه، وليس ممّن عليه حَبْسٌ ولا سلطان، بل هو مخلّى بإنظار الله - عزّ وجلّ - إياه، فلا يَجِب له عليه شيءٌ، ما دام على حالته تلك. قال بعض المتأخرين: ولعله يُرزق في الغزو ما يؤدي به دَينه، ففي الغزو خيرٌ لهما.

وقد رُوي - أيضاً - عن مالك ما ظاهِرُه، أنه يَجِب الاستئذانُ على مَن لم يجد وفاءً من دَيْنِهِ، ولا استئذان على من ترك وفاءً ».

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۵۶۶)، وانظر «صحيح البخاري» ۲۲۸۷، ۲۲۸۸، ۲۲۸۰.

<sup>(</sup>٢) هو مَنْع قضاءِ ما استُحِقّ أداؤُه.

<sup>(</sup>٣) معناه: إذا أُحيل بالدَّين الذي له على موسر، فليَقْبَل الحوالة.

#### حكم الاستعانة بالمشركين في الجهاد

اختلَف العلماء في مشروعية الاستعانة بالمشركين، فذهَب جماعة من العلماء إلى عدم جواز الاستعانة بالمشركين، وذهَب آخرون إلى جوازها.

#### ومِن أهم أدلة المانعين:

حديث عائشة - رضي الله عنها - أنّها قالت: « خرَج رسول الله ﷺ قِبَل بدر فلم الله ﷺ قِبَل بدر فلم كان بِحَرَّة الوَبَرَة (١)، أدركه رجل قد كان يُذكر منه جُرر أة ونجدة، ففرح أصحاب رسول الله ﷺ حين رأوه، فلمّا أدركه قال لرسول الله ﷺ: جئت لأتّبِعك وأصيبَ معك، قال له رسول الله ﷺ: تؤمن بالله ورسوله؟ قال: لا، قال: فارجع فلن أستعين بمشرك.

قالت: ثمّ مضى، حتى إذا كنّا بالشجرة (١)، أدركه الرجل فقال له كها قال أوّل مرّة، فقال له النبيّ ﷺ كما قال أوّل مرة، قال: فارجع فلن أستعين بمشرك، قال: ثمّ رَجَع فأدركه بالبيداء، فقال له كما قال أوّل مَرّة: تؤمن بالله ورسوله؟ قال: نعم، فقال له رسول الله ﷺ: فانطَلِق (١).

#### ومن أبرز أدلّة المجوّزين:

حديث ذي مخبر - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ستصالحون الروم صُلحاً آمناً (٤)، فتغزون أنتم وهم عدواً مِن ورائكم،

<sup>(</sup>١) الوَبَرَة: موضع على نحو من أربعة أميال من المدينة.

<sup>(</sup>٢) اسم موضع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٨١٧.

<sup>(</sup>٤) أي صلحاً ذا أمن.

فتُنصَرون وتَغنَمون وتَسلمون ثمّ تَرجعون، حتى تنزِلوا(۱) بمَرْج (۲) ذي تُلول (۳)، فيرفع رجل من أهل النصرانية الصليب، فيقول: غَلب الصليب، فيغضب رجل من المسلمين فيدقه (۱)، فعند ذلك تغدر الروم وتجمعُ للملحمة (۵) (۱).

وقوله ﷺ: ﴿ إِنَّ الله يؤيِّد الدين بالرَّجُل الفاجِر ﴾ (٧).

فيُجمَع بين الأحاديث بأنّ الاستعانة بالمشركين لا تجوز إلاّ لـضرورة؛ لا إذا لم تكن ثمّ<sup>(^)</sup> ضرورة<sup>(٩)</sup>.

وبوّب الإمام النّووي - رحمه الله - لمسلم في كتاب «الجهاد والسّير»، فقال: «باب كراهة الاستعانة في الغزو بكافر إلاّ لحاجة، أو كونه حَسن الرأي في المسلمين » وذكر الحديث السابق ثمّ قال - رحمه الله - في الشرح: «قوله عليه: فارجع فلن أستعين بمشرك »، وقد جاء في الحديث الآخر أنّ النبيّ عليه استعان

<sup>(</sup>١) أي أنتم وأهل الروم.

<sup>(</sup>٢) مرج: أرض واسعة ذات نبات كثير.

<sup>(</sup>٣) ذي تُلول: جمع تَل: موضع مرتفع.

<sup>(</sup>٤) أي: فيكسر المسلم الصليب.

<sup>(</sup>٥) أي للقتال. وانظر «المرقاة» (٩/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد وأبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٣٦٠٧)، وابن ماجه. وانظر للمزيد من شرح الحديث - إن شئت - «المرقاة» (٩/ ٣١٨) و «عون المعبود»، (١١/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>۷) البخاري: ٤٢٠٣، ومسلم: ١١١.

<sup>(</sup>A) انظر إن شئت المزيد «الروضة الندية» (٢/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٩) قال شيخنا - رحمه الله - في «التعليقات الرضية» (٣/ ٤٤٣): « انظر رأي الشافعي في «الأم» ففيه تفصيل جيّد ».

بصفوان بن أُميّة قبل إسلامه، فأخذ طائفة من العلماء بالحديث الأول على إطلاقه، وقال الشافعي وآخرون: إنْ كان الكافر حَسَن الرأي في المسلمين ودعت الحاجة إلى الاستعانة به؛ استُعين به وإلا فيُكره، وحَدمُل الحديثين على هاذين الحالين ». والله - تعالى - أعلم.

وجاء في نيل الأوطار ( ٨/ ٤٥ ) بعد عَرْض الأدلة ومناقشة الفريقَين: « والحاصل أنّ الظاهر من الأدلّة عدم جواز الاستعانة بمن كان مشركاً مُطلقاً؛ لما في قوله ﷺ « إنا لا نستعين بمشرك » من العموم... ». انتهى.

قلتُ: ولا أرى معارضة بين هذا وما تقدّم؛ مما جاء في كلام النّووي ونقولاته، وكذا مما قاله صاحب «الروضة» - رحمهما الله - إذْ أصل الحُكم عدم جواز الاستعانة، وتبقى الضرورة مسألة أخرى لا يمكن إغفالها، والنصوص فيها معلومة معروفة، ولكن ينحصر الخلاف ومدار البحث والنظر؛ في تحقيق مناط الحُكم، إذْ هو مرتبط بتنقيح مناطه (۱).

وأقول: لو أنّ المسلمين عملوا ما أوجب الله - تعالى - عليهم من أسبابٍ لاستجلاب النصر؛ مِنْ إعدادٍ عَقَديّ ومنهجي وروحي ومادي وعسكري...، وتآلفوا فيها بينهم، وتعاونوا على البرِّ والتقوى؛ لما احتاجوا إلى الاستعانة.

ثمّ اطلعت على ما جاء في كتاب «الإنجاد في أبواب الجهاد» (ص١٥٨): فقد قال مصنفه - رحمه الله - : « واختلف أهل العِلم في ذلك: فالجمهور على كراهة الاستعانة بهم في شيء من الغزو، - وهو الصحيح -، لما دلّ عليه القرآن

<sup>(</sup>١) وانظر - للمزيد إن شئت -: «المغني» (١٠/ ٢٥٦)، و«نيل الأوطار» (٨/ ٤٢) و«سُبلُل السلام» (٤/ ٩١).

والسُّنة الثابتة، ورُوي عن مالك أنه أجاز أن يُستعان بهم في خدمةٍ أو صنعة. وعن ابن حبيب: أن يُستعان بهم في هدم الحصون ورمي المنجنيق، ... »(١).

وجاء في التعليق من قِبَل محقِّقي الكتاب - حفظها الله تعالى -: « واشترط بعضهم في الاستعانة بهم؛ إحسانهم الرأي في المسلمين، وأن يأمن المسلمون خيانتهم، وأن يكون المسلمون قادرين عليهم؛ لو اتفقوا مع العدو، فإذا وُجِدت هذه الشروط الثلاثة، جازت الاستعانة بهم. وقيل: لا يجوز استصحابهم في الجيش، مع موافقتهم العدو في المعتقد، فعلى هذا تكون الشروط أربعة ».

وجاء في التعليق (ص ١٦٠): « فالاستعانة بالمشرك في القتال تجوز عند الحاجة إليه. قال ابن القيم - رحمه الله - في «الزاد» (٣/ ٢٠١) في مَعْرِض كلامه على ما في قصة الحديبية من الفوائد الفقهية: «ومنها: أنّ الاستعانة بالمشرك المأمون في الجهاد جائزة عند الحاجة؛ لأن عَيْنَهُ الخزاعيَّ كان كافراً إذ ذاك - يشير المصنف إلى ما سبق أن ذكره (ص ٢٨٨) أن النبي عَيَّكُمُ لما كان بذي الحليفة؛ أرسَل عيناً له مُشركاً مِن خزاعة (٢٨٨) أن النبي عَيَّكُمُ لما كان بذي الحليفة؛ أرسَل عيناً له مُشركاً مِن خزاعة (٢٠٠) بأن النبي المسلحة أنه أقرب إلى اختلاطه بالعدو وأخذه أخبارهم ».

أسأل الله - تعالى - أن يُفرّج كربات المسلمين وأن ينصرهم على الأعداء، إنّـه على كل شيء قدير.

<sup>(</sup>١) انظر تتمة كلامه وردّه - إن شئت - .

<sup>(</sup>٢) انظر ما جاء في «صحيح البخاري» برقم (٤١٧٨، ٤١٧٩)

# النهي عن السفر بالمصحف إلى أرض الحرب

عن عبد الله بن عمر - رضي الله عنها -: « أنَّ رسول الله على نه بني أنْ يُسافَر بالقرآن إلى بالقرآن إلى أرض العدوِّ »(۱). وفي رواية: « أنَّ ه كان ينهى أنْ يُسافَر بالقرآن إلى أرض العدوِّ؛ مخافة أن ينالَه العدوُّ »(۱). وفي رواية أخرى: « لا تسافروا بالقرآن؛ فإني لا آمَنُ أنْ ينالَه العدوُّ »(۱).

## ما يُنهى عنه في الحرب

قال الله - تعالى -: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَسَّدُ وَأَ إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْسَدِينَ ﴾ (1).

قال ابن كثير - رحمه الله - في «تفسيره»: وقوله: ﴿ وَلَا تَعْتَدُوٓا أَ إِنَ الله لَا يُحِبُ اَلْمُعُ تَدِينِ ﴾ أي: قاتلوا في سبيل الله، ولا تعتدوا في ذلك، ويَدْخُل في ذلك ارتكاب المناهي - كما قاله الحسن البصري - من المُثلة، والغُلول، وقتل النساء، والصبيان، والشيوخ الذين لا رأي لهم ولا قتالَ فيهم، والرُّهبانِ وأصحابِ الصوامع، وتحريقِ الأشجار، وقتلِ الحيوانات لغير مصلحة، كما قال ذلك ابن عباس، وعمر بن عبد العزيز، ومقاتل بن حيان وغيرهم...».

وتقدّم حديث بريدة - رضي الله عنه - قال: « كـان رسـول الله ﷺ، إذا أمّـرَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٩٩٠، ومسلم:١٨٦٩.

<sup>(</sup>۲) مسلم: ۱۸۲۹-۹۶.

<sup>(</sup>٣) مسلم: ١٨٦٩-٩٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٩٠.

أميراً على جيش أو سريَّة (١) أوصاه في خاصَّته بتقوى الله ومَـن معـه مِـن المُـسلمين خيراً، ثمَّ قال: « اغزوا باسم الله، في سبيل الله، قاتلوا مَن كَفر بالله اغْزوا ولا تَغُلّوا ولا تَغدرِوا ولا تَمْثُلوا ولا تقتلوا وليداً »(٢).

#### ومما ينهي عنه في الحرب:

١- قَتْل النساء والوِلدان.

عن عبد الله ابن عمر - رضي الله عنهما -: « إنّ امرأةً وُجِدت في بعض مغازي النبيّ ﷺ مقتولة، فأنكر رسول الله ﷺ قَتْل النساء والصبيان » (٣).

وعن رباح بن ربيع - رضي الله عنه - قال: « كُنّا مع رسول الله ﷺ في غزوة، فرأى النّاس مُجتمعين على شيء، فبعَث رجلاً فقال: انظر عَلامَ اجتمع هؤلاء؟ فجاء فقال: على امرأةٍ قَتيل، فقال: ما كانت لتُقاتِل! قال: وعلى المقدمة خالد بن الوليد، فبعَث رجلاً فقال: قُل لخالد لا تقتلنَّ امرأةً ولا عسيفاً (٤) » (٥).

قال القاري - رحمه الله -: ولعلّ علامته أن يكون بلا سلاح.

<sup>(</sup>١) السريَّة: هي قطعة من الجيش؛ تخرج منه، تغير وترجع إليه، قالوا: سُـميَّت سريَّـة؛ لأنّهـا تسري الليل ويخفى ذهابُها. «شرح النّووي» وتقدَّم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٧٣١ وتقدّم غير بعيد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٣٠١٤، ومسلم: ١٧٤٤.

<sup>(</sup>٤) عسيفاً: أي أجيراً.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٢٤)، وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٢٢٩٤)، وانظر «الصحيحة» (٧٠١).

قال الخطابي - رحمه الله -: "في الحديث دليل على أنّ المرأة إذا قاتَلت قُتِلَت، ألا ترى أنه جَعل العِلَّة في تحريم قَتْلها لأنّها لا تُقاتِل، فإذا قاتَلَت دَلَّ على جواز قتْلها »(').

قلت: ويجوز قتْلها إذا كان هناك سببٌ يدعو إلى ذلك.

فقد ورَد قتل المرأة صريحاً؛ كما في حديث عائسة - رضي الله عنها - قالت: «لم يُقتَل مِن نِسائهم - تعني بني قريظة - إلا امرأة إنها لعندي ثُحدَّث: تضحك ظهراً وبطناً، ورسول الله ﷺ يقتل رجالهم بالسيوف، إذ هتف هاتف باسمها أين فلانة؟ قالت: أنا، قُلت وما شَأنُكِ؟ قالت: حَدَثٌ أَحْدَثُتُهُ قالت: فانطُلِق بها، فضر بَت عنقها، فما أنسى عجباً منها، أنها تضحك ظهراً وبطناً، وقد عَلِمت أنها تُقتَل »(۱).

قال الخطّابي - رحمه الله -: « يُقال إنّها كانت شَتَمت النبي ﷺ، وهو الحَـدث الذي أحدَثَتُهُ، وفيه دلالة على وجوب قَتْلِ مَنْ فَعَل ذلك...» (٣).

وعن الأسود بن سريع - رضي الله عنه - قال: « أُتيتُ النبي ﷺ وغزوت معه، فأصبْتُ ظهرَ أفضل النّاس يومئذٍ، حتى قتلوا الولدان - وقال مرَّةً: الذرّيّة.

فبلَغ ذلك رسول الله ﷺ، فقال: ما بال قوم جاوزهم القَتْلُ اليومَ حتى قَتَلُوا الذرِّيَّة؟! فقال رجلٌ: يا رسول الله! إنَّما هُمْ أولاد المشركين! فقال: ألا إنَّ خِيـارَكُم أبناء المشركين. ثمَّ قال: ألا لا تقتلوا ذُرِّيَّة، ألا لا تقتلوا ذُرِّيَّةً.

<sup>(</sup>١) انظر «عون المعبود» (٧/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) أحرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «عون المعبود» (٧/ ٢٣٨).

قال: كلّ نَسَمَةٍ تُولد على الفطرة (١)، حتى يَهُ بَّ (٢) عنها لسانها (٢)؛ فأبواها يُهَوِّدانها ويُنَصِّرانها (١).

وعن الصَّعب بن جَثَّامة « أنَّه سأل النبي ﷺ عن الدار من المشركين يُبَيَّتُون فيُصاب مِن ذراريِّم ونسائهم، فقال النبيِّ ﷺ: هُم مِنهُم ».

[قال الزهري: ثم نهى رسول الله على بعد ذلك عن قتل النساء والولدان.](°).

قال الإمام النّووي - رحمه الله - في «شرح مسلم» (١٢/ ٤٩) - بحذف -

<sup>(</sup>١) التي فطر النّاس عليها أي الخِلقة التي خَلَق النّاس عليها، من الاستعداد لقَبول الدين والنّهي للتحلّي بالحق، وقَبول الاستعداد، والتأتي عن الباطل، والتمييز بين الخطأ والصواب. «فيض القدير».

<sup>(</sup>٢) وفي لفظ (يُعرب)، انظر «صحيح الجامع» (٤٤٣٥)، وانظر لزاماً «الصحيحة» (٢٠١).

<sup>(</sup>٣) فحينئذ إنْ تُرك بحاله، وخُلِي وطَبْعه؛ ولم يتعرض له مِن الخارج مَن يصدُّه عن النظر الصحيح مِن فساد التربية، وتقليد الأبوين، والإلف بالمحسوسات، والانهاك في الشهوات، ونحو ذلك؛ لينظر فيما نصب من الدلالة الجلية على التوحيد، وصِدْق الرسول على وغير ذلك نظرا صحيحاً؛ يوصله إلى الحقّ، وإلى الرشد، عَرف الصواب، ولَزِم ما طُبع عليه في الأصل، ولم يختر إلا الملة الحنيفية، وإن لم يُترك بحاله بأن كان أبواه نحو يهودين أو نصرانين، فأبواه هما اللذان يهودانه أي يُصيِّرانه يهوديّاً، بأن يُدخلاه في دين اليهودية المحرَّف المبدَّل، بتفويتهما له أو ينصرانه، أي يصيِّرانه نصرانياً... «فيض القدير» (٥/ ٣٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد والنسائي في «الكبرى» والدارمي وغيرهم وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (٤٠٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخـاري: ٣٠١٢، ومـسلم: ١٧٤٥، ومـا بـين المعقـوفتين لأبي داود (٢٦٧٢) وانظر «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٢٦).

« وتقديره: سئل عن حُكم صبيان المشركين الذين يُبيَّتون فيُصاب مِن نسائهم وصبيانهم بالقتل، فقال: هم مِن آبائهم أي لا بأس بذلك؛ لأنّ أحكام آبائهم جارية عليهم في الميراث وفي النكاح وفي القِصاص والدِّيات وغير ذلك، والمراد إذا لم يُتعمَّدوا مِن غير ضرورة، وأمّا الحديث السابق (۱) في النهي عن قتل النساء والصبيان، فالمراد به إذا تميّزوا، وهذا الحديث الذي ذكرناه من جواز بياتهم وقتْل النساء والصبيان في البيات؛ هو مذهبنا ومذهب مالك وأبي حنيفة والجمهور، ومعنى البيات ويُبيَّتُون: أن يُغار عليهم بالليل، بحيث لا يُعرف الرجل من المرأة والصبي.

وفي هذا الحديث: دليلٌ لجواز البيات، وجواز الإغارة على مَن بلَغتهُم الدعوة مِن غير إعلامهم بذلك ». انتهى.

قلت: وخلاصة القول: عدم جواز تعمُّد قَتْل النساء والصبيان (٢)، وجواز ذلك إذا لم يمكن الوصول إلى الآباء المقاتلين، لاختلاطهم.

والضابط في عدم قتل الصبيان؛ عدم الإنبات، جاء في «صحيح ابن حبان»:

« الأمر بقتل مَن أنْبَت الشعر في دار الحرب والإغضاء (٢) على مَن لم يُنْبِت »(١) ثمّ ذكر تحته حديث عطية القُرظي - رضي الله عنه - قال: « عُرضْتُ على

<sup>(</sup>١) يشير إلى حديث ابن عمر - رضي الله عنهما - الذي ذَكَرْتُه في بداية البحث.

<sup>(</sup>٢) قال النّووي - رحمه الله - في «شرح مسلم» (١٢/ ٤٨): « أجمع العلماء على العمل بهذا الحديث « نهى رسول الله ﷺ عن قَتْل النساء والصبيان إذا لم يقاتِلوا، فإنْ قاتلوا؛ قال جماهير العلماء: يُقْتلون »

<sup>(</sup>٣) أي الأمر بإبقائه والسكوت عنه.

<sup>(</sup>٤) هذا العنوان من «صحيح ابن حبان» «التعليقات الحِسان» (٧/ ١٥٤).

رسول الله ﷺ يسوم قريظة، فشكُّوا فيّ، فقيل لي: هل أنبتَّ (١)، ففتَّ شوني (٢)، فوجدوني لم أُنبِت، فُخلِّي سبيلي (٣)».

٢- قتْل الأُجَراء، لحديث رباح - رضي الله عنه - المتقدّم: « لا تَقْـتُلَنَّ امـرأةً ولا عَسيفاً ».

٣- قتل المجانين: لعموم قوله ﷺ: «رُفِع القلم عن ثلاث ... وعن المجنون حتى يستيقظ ».

قال في «الإنجاد» (١/ ٢٢٨): « وأمّا المجنون فلا ينبغي أن يكون فيه خلاف أنّه لا يُقتَل... ».

٤- قَتْل الرهبان وأصحاب الصوامع الذين لا يخالطون النّاس، وليسوا مِن أهل القتال ولا هم من أهل المشورة والرأي فيه(1).

وجاء في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٢٥٩): « الرهبان الذين تنازَع العلماء في قَتْلِهم، وأُخْذِ الجزية منهم: هم المذكورون في الحديث المأثورِ عن خليفةِ رسول الله على أبي بكر الصديق - رضي الله عنه - أنّه قال في وصيته ليزيد بن أبي سفيان لممّا بَعَثَه أميراً على فَتْح الشام، فقال له في وصيته: وستجدون أقواماً قد حبسوا أنفسهم في الصوامع، فذروهم وما حبسوا أنفسهم له، وستجدون أقواماً قد

<sup>(</sup>١) أي: هل نبَت شعر عانتك؟

<sup>(</sup>٢) يعني كشفوا العانة، ونظروا أأنبَتُ أم لا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في «صحيحه» «التعليقات الجِسان» (٤٧٦٠) وأبـو داود وابـن ماجـة وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) قال في «المغني» (١/ ٥٤٣): « لأنّ الرأي مِن أعظم المعونة في الحرب».

فحصوا('' عن أوساط رءوسهم، فاضربوا ما فحصوا عنه بالسيف، وذلك بأنّ الله يقول: ﴿ فَقَائِلُوٓ الْهِ مَنْ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُهُمْ يَنتَهُونَ ﴾ (٢).

وإنّما نَهَى عن قَتْل هؤلاء؛ لأنهم قوم مُنقَطعون عن الناس، محبوسون في الصوامع، يُسمَّى أحدُهم حبيساً، لا يعاوِنون أهلَ دينهم على أمرٍ فيه ضررٌ على المسلمين أصْلاً، ولا يخالطونهم في دنياهم؛ ولكن يكتفي أحدُهم بقدر ما يتبلّغ به. فتنازَع العلماء في قَتْلهم، كتنازُعهم في قَتْل مَن لا يضُرّ المسلمين؛ لا بيده ولا لسانه؛ كالأعمى، والزَّمِن، والشيخ الكبير، ونحوِه؛ كالنساء والصبيان.

فالجمهور يقولون: لا يُقتَل إلا مَن كان مِن المعاونين لهم على القتال في الجملة، وإلا كان كالنساء والصبيان. ومِنهم مَن يقول: بل مجرّد الكفر، هو المبيح للقتل، وإنّم استثني النساء والصبيان؛ لأنهم أموال. وعلى هذا الأصل ينبني أخذ الجزية.

وأمّا الراهب الذي يعاوِن أهلَ دينه بيده ولسانه: مثل أن يكون له رأي يرجعون إليه في القتال، أو نوع مِن التحضيض: فهذا يُقتَل باتفاق العلماء، إذا قُدِر عليه، وتُؤخَذ منه الجزية - وإنْ كان حبيساً منفرداً في مُتعبّده - فكيف بمن هم كسائر النصارى في معائشهم، ومخالطتهم الناس، واكتساب الأموال بالتجارات والزراعات والصناعات؛ واتخاذ الديارات الجامعات لغيرهم، وإنّها تميّزوا على غيرهم بها يُغلِظ كفرهم، ويجعلهم أئمةً في الكُفر، مثل التعبّد بالنجاسات، وترث فالنكاح واللحم واللباس؛ الذي هو شعار الكفر، لا سيها وهم الذين يقيمون دين

<sup>(</sup>١) أي: كشفوا عنها بإزالة الشعر.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٢.

النصارى؛ بما يُظهرونه مِن الجِيَل الباطلة التي صَنَّف الفيضلاء فيها مُصنَّفات، ومِن العبادات الفاسدة، وقَبول نذورهم وأوقافهم.

والراهب عندهم شَرْطُه تَرْك النكاح فقط، وهم مع هذا يُجـوِّزون أن يكـون بتركاً، وبطرقاً، وقسيساً، وغيرهم مِن أئمّة الكفـر، الـذين يَـصْدُرون عـن أمْـرِهم وتَهْيهم؛ ولهم أنْ يكتسبوا الأموال، كما لغيرهم مِثْل ذلك.

فهؤلاء لا يَتنازَع العلماء في أنّهم مِن أحقّ النصارى بالقتل عند المحاربة، وبأخذ الجزية عند المسالمة، وأنّهم مِن جنس أئمّة الكفر الذين قال فيهم الصدِّيق - رضي الله عنه - ما قال، وتلا قوله - تعالى -: ﴿فَقَائِلُوۤ أَابِمَّةَ ٱلْكُفْرِ ﴾ ».

٥- قتل الهَرِم والأعمى، والمقعد - بالقيد السابق - .

جاء في «الإنجاد» (٢٢٧/١): « وذهب مالك إلى أنه لا يُقتَل الهَرِم، ولا الأعمى، ولا المعتوه، ولا المُقعَد، ولا أصحاب الصوامع الذين لا يخالطون النّاس، يعني: أنه لا أذى عندهم بقتال ولا مشاركة رأي؛ لانفرادهم ونحو ذلك، ورُوي عن أبي حنيفة وأصحابه، وقال الأوزاعيّ: « لا يُقتل الحرّاث، ولا الراهب ولا الشيخ الكبير ولا المجنون».

وجاء في «المغني» (١٠/ ٥٤٢): «ولنا في الزَّمِن (١٠ والأعمى أنّهما ليسا من أهل القتال فأشبها المرأة ».

قلت: وقد اختلف العلماء في العِلَّة الـموجبة للقتل، فمنهـم مَن قال:

<sup>(</sup>١) الزَّمِن: مَنْ مَرِض مِرضاً يدوم زماناً طويلاً وضعف بكِبر سنِّ أو مطاولة عِلَّة.

العِلَّة هي الكُفر (١) لقوله - تعالى -: ﴿ فَأَقَنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ ﴾ (٢)، وقول ه ﷺ: ﴿ أُمِرتُ أَن أُقاتل النّاس حتى يقولوا: لا إله إلا الله... ﴾ (٣). ومنهم من قال: العِلَّة هي القتال وما في معناه؛ كالمشاركة في الرأي والمشورة.

قلت: والراجح هو الثاني لما يأتي:

أ. قوله - تعالى -: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴿ ''، ففيه عدم قتال من لم يُقاتِل.

ب. لاستثناء أصناف من الكُفار؛ كالنساء والصبيان والعسفاء، كما في النصوص الثابتة المتقدِّمة، فلا يُسلَّم لهم بما ذهبوا إليه مِن عموم قول - تعالى -: ﴿ فَأَقَنُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّهُ وَهُمْ ﴾ (٥).

ج. تعليل إنكار النبيّ ﷺ قَتْل المرأة في الحديث المتقدّم بقوله: « ما كانت لتقاتل».

<sup>(</sup>١) انظر «المحلى» (المسألة ٩٢٨).

<sup>(</sup>٢) التوية: ٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ١٣٩٩، ومسلم: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) قلت: بل إنّ هذه الآية الكريمة هي إباحةٌ بعد حظر، ونَصُّ الآية: ﴿ فَإِذَا اَسَلَحَ ٱلْأَمْهُ وُ الْحُرُمُ وَاجِباً فَالْمَا الْمَشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ ﴾، فبعد الإباحة يَرجِع الحُكم إلى ما كان قبل الحظر - واجباً كان أو مستحباً - كما في «المسوَّدة» وهو هنا يرجع إلى وجوب القتال، وما هي سِمة القتال: إنها على النَّحو الذي كان قبل حظر القتال، وليس له علاقة بها ذهبوا إليه من قَتْلِ كلّ مشرك؛ ومنهم الرهبان وأصحاب الصوامع ...!! بل ينبغي تقييد الآية السابقة بقوله -تعالى - : ﴿ وَقَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ الّذِينَ يُقَتِلُونَكُمْ ﴾ فيكون المعنى: ( فإذا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشركين الذين يقاتلونكم حيث وجدتموهم )، وكذا ينبغي إخراج الأصناف الثابت إخراجها من هذه الآية؟ كالنساء والصبيان والعسفاء ... إلخ. والله - تعالى - أعلم.

د. وهذا يقوِّي ما قاله الفقهاء من عدم مشروعية مقاتلة مَن لا رأيَ لهم في القتال، ولا هم فيه مِن أهل المشورة.

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٣٥٤): « وإذا كان أَصْل القتال المشروع هو الجهاد، ومقصوده هو أن يكونَ الدين كلَّه لله، وأن تكونَ كلمة الله هي العليا، فمن امتنَع مِن هذا قوتل باتفاق المسلمين.

وأمّا من لم يكن مِن أهل المانعة والمقاتَلة، كالنساء والصبيان، والراهب، والشيخ الكبير، والأعمى، والزَّمِن، ونحوِهم فلا يُقْتَل عند جمهور العلماء؛ إلا أن يُقاتِل بقولِه أو فِعْلِه، وإنْ كان بعضهم يرى إباحة قَتْلِ الجميع لمجرد الكفر؛ إلا النساء والصبيان؛ لكونهم مالاً للمسلمين.

والأوّل هو الصواب؛ لأن القتال هو لمن يقاتلنا، إذا أرَدْنا إظهارَ دينِ الله، كما قال الله - تعالى -: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ الّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَسَّدُوٓاً إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ اللّهُ عَلَى امرأةٍ مقتولة في يُحِبُ المُعَسَدِينَ ﴾ (()، وفي «السنن» عنه عَلَيْهُ: « أنّه مرَّ على امرأةٍ مقتولة في بعض مغازيه، قد وقف عليها الناس. فقال: ما كانت هذه لتُقاتِل »((). وقال لأحدهم: « الحقُ خالداً فقل له: لا تَقْتُلُوا ذُريّةً ولا عسيفاً »(()).

وذلكَ أنّ الله تعالى أباحَ مِنْ قَتْلِ النفوس ما يُحتاج إليه في صلاح الخلق، كما قما - تعمال -: ﴿ وَالْفِتْ نَهُ أَكُبُرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ (١٠). أي: أنّ القتل وإنْ كما فيمه شرٌّ وفساد، ففِي فِتْنة الكُفّار مِن الشرّ والفساد ما هو أكبر منه.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) تقدّم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدّم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢١٧.

فمن لم يمنع المسلمين من إقامة دين الله لم تكن مَضَرَّةُ كُفْره إلا على نفسه؛ ولهذا قال الفقهاء: إنّ الداعية إلى البِدع المخالفةِ للكتاب والسنة؛ يعاقب بها لا يُعاقَب به الساكت ...».

٦- النهي عن التحريق بالنّار:

عن حمزةَ الأسلمي - رضي الله عنه -: « أنّ رسول الله ﷺ أمَّره على سريَّة، قال: فخرجْتُ فيها، وقال: إنْ وَجدْتُم فلاناً فأحرقوه بالنار، فولَّيْتُ، فناداني فرجعتُ إليه، فقال: إنْ وجدتم فلاناً فاقتلوه، ولا تُحْرِقُوه، فإنّه لا يُعذِّبُ بالنار إلا ربُّ النَّار » (١).

وعن عبد الرحمن بن عبد الله، عن أبيه قال: «كنّا مع رسول الله ﷺ في سفر، فانطلق لحاجته، فرأينا مُمَّرَة فجعلت أفرضيها، فجاءت الحُمَّرَة فجعلت تُفَرِّشُ (٣)، فجاء النبي ﷺ فقال: مَن فَجَع هذه بولدها؟ ردُّوا ولدها إليها.

ورأى قرية نملٍ قد حرقناها، فقال من حَرق هذه؟ قلنا: نحن، قال: إنّه لا ينبغي أن يُعذّب بالنار إلا ربّ النار »(١٠).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنّه قال: « بَعَثَنا رسول الله ﷺ في بعثِ فقال: إنْ وجدْتم فلاناً وفلاناً فأحرقوهما بالنّار، ثمّ قال رسول الله ﷺ - حين أردنا الخروج -: إنّي أمرتُكم أن تُحرقوا فلاناً وفلاناً، وإنَّ النّار لا يُعذّب بها إلا الله،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) طائر صغير كالعصفور، «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) هو أن تفرش جناحيها وتقرُب من الأرض وتُرفرف، «النّهاية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٢٩).

فإنْ وجدتموهما فاقتُلوهما »(١).

وأمّا ما ورد في إحراق زروع الكفّار وقطْع أشجارهم، فهذا مِن باب قولـه - تعالى -: ﴿ وَجَزَرُواْ سَيْهَةٍ - تعالى -: ﴿ وَجَزَرُواْ سَيْهَةٍ سَيْهَ مِنْ لَهُ مَا عُوفِهِ مَا عَوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عَوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عَوفِهِ مَا عُوفِهِ مَا عَوفِهِ مَا عَوفِهِ مَا عَوفِهِ مَا عَوفِهُ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ عَلْمُ عَلِيْكُمُ عِلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَل

قال ابن القيم - رحمه الله - في «أعلام الموقعين» (١/ ٣٢٨):

« وقد صرَّح الفقهاء بجواز إحراق زروع الكفار وقطْع أشجارهم إذا كانوا يفعلون ذلك بنا وهذا عين المسألة، وقد أقرّ الله - سبحانه - الصحابة على قطْع نخل اليهود لما فيه مِن خزيهم، وهذا يدلّ على أنه - سبحانه - يُحبّ خزي الجاني الظالم ويُشرِّعُه ».

قلت: يُـشير - رحمه الله - إلى قوله - سبحانه -: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِيسَةٍ ( ) أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَسِقِينَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٠١٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) الشورى: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) النحل: ١٢٦.

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ في «الفتح» (٨/ ٦٢٩): «قال أبو عبيدة في قوله - تعالى -: ﴿ مَا قَطَعْتُ مِينَ لِينَةٍ ﴾: أي مِن نخلة، وهي من الألوان، ما لم تكن عجوة أو برنية، إلا أن الواو ذهبت بكسر اللام، وعند الترمذي من حديث ابن عباس «اللينة: النخلة» في أثناء حديث، وروى سعيد بن منصور من طريق عكرمة قال: اللينة: ما دون العجوة. وقال سفيان: هي شديدة الصفرة تنشق عن النّوى ».

<sup>(</sup>٦) الحشر: ٥.

عن ابن عمر - رضي الله عنهما - أن رسول الله ﷺ «حرَّق نخل بني النَّضير وقطع، وهي البويرة (١٠)، فأنزَل الله - تعالى -: ﴿ مَا فَطَعْتُ مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَآيِمةً عَلَىٰ أَصُولِهَا فَيإِذْنِ اللّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَسِقِينَ ﴾ "(١).

قال أبو عيسى: « وقد ذهَب قومٌ من أهل العلم، إلى هذا، ولم يروا بأساً بقطع الأشجار، وتخريب الحصون، وكره بعضُهم ذلك وهو قول الأوزاعي، قال الأوزاعي: ونهى أبو بكر الصديقُ يزيدَ أن يَقطَع شجراً مُثمراً أو يُخرِّب عامراً، وعمل بذلك المسلمون بعده.

وقال الشافعي: لا بأس بالتحريق في أرض العدو وقطْع الأشجار والـثهار، وقال أحمد: وقد تكون في مواضع لا يجدون منه بداً، فأمَّا بالعَبَث فلا تُحرَق، وقال إسحق: التحريقُ سُنّة إذا كان أنكى فيهم "".

قال الحافظ - رحمه الله - في «الفتح» (٥/ ٩) قوله (٤): « (بـابُ قطعِ الـشجر والنخل) أي: للحاجة والمصلحة؛ إذا تعيّنَت طريقاً في نكاية العدو، ونحو ذلك .

وخالف في ذلك بعض أهل العلم، فقالوا: لا يجوز قطْعُ السّجر المثمر أصلاً، وحَملوا ما ورَدَ مِن ذلك إمّا على غير المُثمر، وإمّا على أنّ السّجر الذي قطع في قصة بني النضير؛ كان في الموضع الذي يقع فيه القتال، وهو قول الأوزاعي والليث وأبي ثور.

وقال أيضاً (٦/ ١٥٥): وقد ذهَب الجمهور إلى جواز التحريق والتخريب

<sup>(</sup>١) البُويرة: موضع نخل بني النضير «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٤٨٨٤، وفي مواضع عديدة، ومسلم: ١٧٥٦.

<sup>(</sup>٣) انظر «سنن الترمذي» تحت حديث رقم (١٥٥٢) .

<sup>(</sup>٤) أي الإمام البخاري - رحمه الله -.

في بلاد العدو، وكرهه الأوزاعي والليث وأبو ثور، واحتجُّوا بوصية أبي بكر لجيوشه أن لا يفعلوا شيئاً مِن ذلك.

وأجاب الطبري بأنَّ النَّهي محمولٌ على القصد لذلك، بخلاف ما إذا أصابوا ذلك في خلال القتال؛ كما وقَع في نصب المنجنية على الطائف، وهو نحو ما أجاب به في النهي عن قَتْل النساء والصبيان، وبهذا قال أكثر أهل العلم، ونحو ذلك القتل بالتغريق.

وقال غيرُه : إنها نهى أبو بكر جيوشَه عن ذلك؛ لأنَّه علم أنَّ تلك البلاد ستُفتَح فأراد إبقاءها على المسلمين. والله أعلم ». انتهى.

قلت: والذي يترجّح لديّ أنّ الحرق والقطع ونحوَهما جائز بنص الكتاب والشّنة، والأمر يرجع إلى الحاكم في الفعل والترك، فإنْ رأى مصلحةً في مرحلةٍ ما في حرق الزروع والثهار - ومثل ذلك هدم مؤسسات ومبانٍ (١) - فعلَ ذلك، وإنْ رجّح الاستفادة منها لنصر يرجوه، ولم يرَ فائدةً مِن قطعها وحرْقها لم يفعل.

أمّا أبو بكر - رضي الله عنه - فإنّه لم يَفُتهُ دليل الكتاب والسنّة، ولكن لا يخفى أنّ الدليل يدّل على المشروعية، والمشروعية قد تكون ركناً أو واجباً، أو مندوباً أو مستحَبّاً.

وقد كان موقف أبي بكر - رضي الله عنه - لمصلحةٍ رآها جُمْعاً بين النصوص؛ والله - تعالى - أعلم (٢).

<sup>(</sup>١) قال الإمام البخاري - رحمه الله - في (كتاب الجهاد باب - ١٥٤): (بــاب حــرق الــدور والنخيل).

<sup>(</sup>٢) انظر ما جاء في كتابي «الموسوعة» (٦/ ٢٠٥-٢١١).

٧- النهي عن المُثلَة: كما في حديث بريدة - رضي الله عنه - المتقدّم « ولا مَثُلُوا ».

أما ما ورد في حديث أبي قلابة عن أنس بن مالك - رضي الله عنه -: « أنّ رهطاً من عُكل - أو قال: عُرَيْنة، ولا أعلَمُه إلاّ قال: مِن عُكْل - قَدموا المدينة، فأمَر لهم النبي عَلَيْ بِلِقاح (۱)، وأمَرَهم أن يخرجوا فيشربوا مِن أبوالها وألبانها، فشربوا حتى إذا برئوا قتكوا الراعي، واستاقوا النّعَم، فبلغ النبي عَلَيْ غُدوة، فبعَث الطّلبَ في إثرِهم، فيا ارتفع النهار حتى جيء بهم، فأمَرَ بهم فقطع أيديهم وأرجلهم، وسمَر (۱) أعينهم، فألقُوا بالحرّة يَسْتَسْقُون فلا يُسقَون "(۱).

قال أبو قِلابةَ: « هؤلاء قوم سَرَقوا وقتلوا وكفروا بعد إيهانهم وحاربوا الله ورسوله »(1).

وفي رواية: « فَانزل الله - تبارك وتعالى - في ذلك: ﴿إِنَّمَا جَزَآ وَٱللَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا ﴾ (٥)»(١).

وعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - عن رسول الله ﷺ: « ونَزَلت فيهم آية المحاربة » (٧).

<sup>(</sup>١) اللقاح: جمع لِقحة وهي الناقة الحلوب، «شرح الكرماني».

<sup>(</sup>٢) سمرَ: - مخفّفة ومشددة - أي كَحَلَها بمسامير، «شرح الكرماني».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: (٥٠٨٠)، ومسلم (١٦٧١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: (٦٨٠٥).

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٣٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٣٦٧٠).

<sup>(</sup>٧) أخرجه النسائي «صحيح سنن النسائي»: (٣٧٧٢).

وفي رواية: « ... فلم صحّوا كفروا بعد إسلامهم، وقتَلوا راعيَ رسول الله على على الله الله على الله الله على الله

فهذا من باب عقوبة الحِرابة وقد قال الله - تعالى -: ﴿إِنَّمَا جَزَّتُواْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا الله عَقوبة الحِرابة وقد قال الله على الله وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَكَبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مِ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفَوْا مِنَ ٱلأَرْضُ ذَالِكَ لَهُمْ خِرْقُ فِي ٱلدُّنِيا أَيْدِيهِ مِ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفَوْا مِنَ ٱلأَرْضُ ذَالِكَ لَهُمْ خِرُواْ عَلَيْهِم فَاعْلَمُواْ أَنَ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* إِلَّا ٱلَذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْهِم فَاعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ عَفُودٌ رَحِيمٌ ﴾ (١).

وعن عبد الله بن يزيد - رضي الله عنه - عن النبيّ ﷺ « أنّه نهى عن النُّهْبَـة والمُثْلَة » (١٠).

وعن الهيّاج بن عمران أنّ عمران أبقَ (°) له غلام، فجعَل لله عليه لـئن قـدر عليه ليقطعن يده، فأرسلني لأسأل له، فأتيت سَمَرة بـن جُنْدُب فسألته، فقـال: كان نبيّ الله ﷺ يحثنا على الصدقة وينهانا عن المُثلَـة، فأتيت عمران بـن حـصين فسألته، فقال: كان رسول الله ﷺ يحثّنا على الصدقة وينهانا عن المُثلَة » (۱).

٨- الغُلول والنُّهْبَة: كما في حديث بريدة - رضي الله عنه - المتقدّم « ...ولا تغُلُوا ».

<sup>(</sup>١) الذُّود من الإبل: ما بين الثنتين إلى التسع، وقيل ما بين الثلاث إلى العشر «النَّهاية».

<sup>(</sup>٢) «صحيح سنن النسائي» (٣٧٦٢)، وأصل أكثر هذه الألفاظ في «الصحيحين» كما تقدم.

<sup>(7) 11</sup>北京: 77-37.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ١٦٥٥٥.

<sup>(</sup>٥) أي: هرب.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (٢٦٧٦)، وصححه شيخنا - رحمه الله - وانظر «الإرواء» (٢٢٣٠).

وسيأتي الحديث عن الغلول في باب خاصٌ؛ حين التحدّث عن الغنيمة؛ بإذن الله - تعالى -.

وعن عبد الله بن يزيد - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ : ﴿ أَنَّه نهى عـن النُّهُبَـة وَ اللَّهُبَـة وَ اللَّهُ الله

وقال الحافظ - رحمه الله - (٩/ ٦٤٤): « النّهب: أخد مال المسلم قهراً جهراً، ومنه أخذ مال الغنيمة؛ قبل القسمة، اختطافاً بغير تسوية ».

٩- النهي عن الغدر: كما في حديث بريدة - رضي الله عنه - أيـضاً المتقـدم:
 «... ولا تغدِروا ».

وعن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: سمعت النبيّ يقول: « لكل غادرٍ لواء يُنصب بغدرته يوم القيامة » (٢).

قلت: وهذا اللفظ عام يتضمن الغدر للمسلم والكافر.

لذلك بوّب له الإمام البخاري - رحمه الله - في «صحيحه» بقوله: « باب إثم الغادر للبَرِّ والفاجر » (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ١٦٥٥، وتقدّم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣١٨٨، ومسلم: ١٧٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجزية والموادعة باب - ٢٢).

# هل تُرمى حصون العدوّ بالمنجنيق ونحوه من المهلكات وفيهم النساء والذريّة ؟

قال في «الإنجاد» (١/ ٢٣٦) - بتصرف يسير -:

« اختلفوا في رمي حصون العدو بالمنجنيق ونحوه من المُهْلِكات، وفيهم النساء والذُّرِيَّة، وأُسارى المسلمين؛ فذهَب مالك والشافعيّ وأبو حنيفة والأوزاعي وغيرهم إلى جواز ذلك في الجملة؛ على ما نُفصّله عنهم، وقيل: لا يجوز ذلك.

ذَكرَ فَضْلٌ أنَّ ابنَ القاسم مِن أصحاب مالـكِ رَوَى عنـه المنـعَ مِـن رَمْيِهم بالمجانيق، أو إرسالِ الماء عليهم ليغرقوا؛ إذا كانِ معهم النساء والأطفال.

فأمَّا أبو حنيفة، فذَهَب إلى جواز رَمْيها وتحريقها عليهم بالنَّار، وإنْ كان فيها الأسارى والأطفال، وكذلك عنده: لو تَتَرَّسوا بالمسلمين، رُموا - أيضاً -. قال: ويُقصد بذلك مَن فيها من الكُفَّار، فإنْ أصابوا في ذلك مُسلِماً فلا دِيَة ولا كفّارة.

وقال الشافعي: لا بأس برمي الحصن بالمنجنيق والنّار، وكلّ ما فيه نكاية، وفيه النساء والأطفال، ولم يَرَ رَمْيَهم إذا تَتَرَّسوا بالمسلمين إلا في حال الاضطرار؛ حيث يخافهم المسلمون على أنفسهم إنْ كَفُّوا عنهم، فحينتُ في يُقاتَلون، ولا يُتَعَمَّدُ قَتْلُ مسلم.

وقد قيل: يُكَفّ عنهم على كلِّ حال إذا لم يكن بُدُّ مِن إصابة المسلم، وأيُّ مسلم أصيب ممّن لم يَقْصِد الرامي قَصْدَه بالرمية ولم يره، فعليه تحرير رقبة، ولا دِيَة له، وإنْ كان رآه، وعَرَف مكانه ورمى، وهو مضطرٌ إلى الرَّمي، فعليه دِيَة وكفّارة، وإنْ تعمّده ولم يكن مضطراً فالقِصاص.

وقال الأوزاعي: يُرمى الحصن بالمنجنيق والنار، وإنْ كان فيه أسرى المسلمين، فإنْ أصيب أحدٌ مِن المسلمين؛ فهو خطأ تكون فيه الكفّارة والدِّية، ورأى أن يُكفَّ عنهم، إذا تترّسوا بالمسلمين.

وعن مالك إجازةُ الرمي بالمنجنيق، ومنْع التحريق بالنار، إلا أن يكون الحصن ليس فيه إلا المُقاتِلَة فقط، فعنه في ذلك روايتان: الإجازة والمنع، ولا أعلم له في الترّس قولاً، وظاهر مذهبه المنع.

فأمّا دليل جواز رمي الحصون في الجملة - وفيها الندراريّ -: فيها خرّجه البخاري(١)، ومسلم(١)، عن الصعب بن جثّامة قال: « سُئِل النبي ﷺ عن الدار من المشركين يُبيّتون(١)، فيصيبون مِن نسائهم وذراريّهم، فقال: « هم منهم »(١).

زاد البخاريّ(٥)، قال: وسَمِعْتُه يقول: « لا حِمى إلا لله ولرسولِه ١٠٠٠. وقولـه

<sup>(</sup>۱) (رقم: ۳۰۱۲).

<sup>(</sup>۲) (رقم: ۱۷٤٥).

<sup>(</sup>٣) قال بعض العلماء: أي أن يُغار عليهم بالليل، بحيث لا يُعرَف الرجل مِن المرأة والصبيّ.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ - رحمه الله - في « الفتح »: « قوله: (هم منهم) أي في الحُكم تلك الحالة، وليس المراد إباحة قَتْلِهم بطريق القصد إليهم؛ بل المراد إذا لم يُمكِن الوصول إلى الآباء؛ إلا بوطء الذريّة، فإذا أُصيبوا لاختلاطهم بهم؛ جاز قَتْلُهم.

وقال الكرماني - رحمه الله - (١٣/ ٢٤): « والنهي عن قَتْلهم فيها إذا كانوا هم المقصودين، وكذلك النساء إذا قاتَلْن قُتِلْن أيضاً ».

<sup>(</sup>٥) (رقم: ٣٠١٢).

<sup>(</sup>٦) لا حِمى إلا لله ولرسوله: قال الكرمانيّ - رحمه الله - (١٠ / ١٨٢): ﴿ حِمى - بغير التنوين - لغةً: المحظور، واصطلاحاً: ما يَحمي الإمام من الموات والمواشي بعينها، ويمنع سائر =

عَلِيْ - وقد قيل له: لو أنّ خيلاً أغارَت من الليل، فأصابت مِن أبناء المشركين - قال: «هم مِن آبائهم »(١).

فهذا في نِساء المسلمين وأبنائهم ظاهر، فأمّا الأسرى مِن المسلمين يكونون معهم في الحصون، فدليلُ مَن أجاز ذلك؛ هو مِن طريق المعنى، وذلك أنّ قولَه في أبناء المشركين: «هم من آبائهم» ليس على معنى أنهم كُفّار؛ لأنهم لم يبلُغوا، فلم يخاطَبوا بَعْدُ بالإيهان، ولم يَجْرِ عليهم التكليف، في يصحُّ إطلاق وصف الكفر عليهم، لكن معنى: «هم منهم»: رَفْعُ الحرج عن المسلمين في إصابتهم بحُكم الاضطرار، ومعرَّة الاقتحام، أي: لا مأثم يلحق في إصابتهم، فكذلك يجري المعنى في حُكم الأسرى من المسلمين؛ إنْ أُصيب منهم أحدٌ في أثناء الاقتحام.

ووجه المنع في الجملة على نحو ما رُوِي عن ابن القاسم: أن لا يُرموا بالمجانيق إذا كان معهم النساء والأطفال؛ عُموم النهي عن قَتْلهم؛ ولأنّ الحديث في إرخاص ذلك؛ إنّا جاء في البيات والغارات، حيث تدعو الضرورة إلى المباغتة، ولا يوقن بالذراريّ أن يُصابوا.

وأمَّا رمي الحصون - وقد عُلم ما فيها من الذريَّة، والأمر فيهم على الرَّوية وعدم الاضطرار - فليس مَّا أبيح مِن ذلك، هذا ونحوه هو الذي يتوجه لهذا القول.

<sup>=</sup> الناس من الرعي فيها، والمقصود مِن الحصر؛ إبطال ما كان يحميه الرجل العزيز مِن أهل الجاهلية؛ يأتي الأرض الخصبة فيستَعوي كلباً؛ فيحمي مدى صوت الكلب من كل وجهة، ويمنع الناس أن يرعوا حوله ».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: (١٧٤٥-٢٨).

والأَوْلَى - إن شاء الله - والذي نختـاره التفـصيل في ذلـك، فنقـول [القـول لمصنّف «الإنجاد»]:

أمَّا إنْ لم يُعلم في الحِصنِ أحدٌ من أُسارى المسلمين؛ فالأظهر جواز رميهم، مع كون النساء والذريَّة في جملتهم، بدليل الحديث في قوله: «هم منهم»، إذا لم يُقصدوا، وكان إصابتهم لضرورة الاقتحام، ولقوله ﷺ فيهم: « لا حِمى إلا لله ولرسوله ».

وأمَّا إنْ كان في الحصن أحدٌ من أسارى المسلمين، يُعلم ذلك، فالأظهر توقِّي استعمال ما لا يُؤمَن فيه إصابتُهم، فإنْ عُلم أنّ ذلك لا يصيب الأسرى، فلا بأس، وذلك لأنّ حديث الصّعب بن جثَّامة؛ لم يجرِ فيه ذِكْر مُسلم، إنها هو في نساء المشركين وأبنائهم، فلا يستباح بذلك الاجتراء في أمر المسلمين.

وأظهرُ من هذا والأتمُّ حُجَّةً قولُ الله - تعالى - في تأخير القتال عن أهل مكة عام الحديبية: ﴿ وَلَوْلَا رِجَالُ مُوْمِنُونَ وَنِسَآةٌ مُوْمِنَتُ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَعُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مِنْهُم مَّنَهُم مَّنَهُم مَّنَهُم مَّنَهُم مَّنَهُم مَّنَهُم مَنْهُمْ عَذَابًا مَعْرَبُ فَي الله فَي رَحْمَتِهِ عَن يَشَاءُ لُوْتَ زَيْلُوا لَعَذَبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا اللهِمُ اللهُ في وجوب التَوقِّي.

فإن قيل: إنَّ ذلك خاصٌّ بأهل مَكَّة، فهو دعوى؛ لأن الله - تعالى - إنَّما جعل الحُرمة في ذلك للإيمان لا للبلد، وهذا التفصيل والفَرْق الذي اخترناه؛ إنها نَعْني به الحُكمة في قتال الحصون، وحيث لا ضرورة تدعو المسلمين؛ لكَسْر العدو ومدافعتهم.

وأمًّا عند لقاء جيوش المشركين، وفيهم أُساري من المسلمين، فأرجو - إن

<sup>(</sup>١) الفتح:٢٥.

شاء الله - أن يكون كلّ شيء مما يُنكى به العدوّ سائغاً، سواءٌ أُمِن أن يحسب الأسرى مِن ذلك شيءٌ أوْ لا، إلا أنّهم لا يُتَعَمَّدون، ويُتحفَّظ عنهم بقَدْر الوُسع، وذلك أنَّ في الكفّ عن القتال، وتَرْك الدِّفاع في مِشل هولاء الذين بَرزوا للمسلمين هلاكاً للناس، وتمكيناً لأهل الكُفر مِن الإسلام ﴿ وَلَن يَجْعَلُ اللّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى اللّهُ اللّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وهذا كلّه ما لم يتترس الكُفّار بالمسلمين، فإنْ تترسوا بهم، بحيث لا يُمكِن قتالهُم إلا مِن وراء قَتْل مسلم، فالأرجح الذي نختاره؛ الكفّ جُملة، والقتال لا نراه على حالٍ مِنْ غير تفصيلٍ في قِتال الحصون أو الجيوش؛ لأنّ ذلك إنْ لم تكن ضرورة، فلا خفاء به، وإنْ كانت ضرورة بحيث يُبْقي المسلمون على أنفسهم في الكفّ عن القتال؛ فذلك أيضاً موجودٌ إذا قاتلوا بقَتْلهم المسلمين الذين تترَّس بهم العدوّ؛ من غير حقِّ وجب عليهم مُبيحٍ لـدمائهم، وليس لأحدِ أن يَقْتُل مسلماً بريئاً؛ لينجو بذلك مِن القتل ... ». انتهى.

قلت: والراجع عندي: أنَّ الأمر يدور حول ترجيح المصالح، واختيارِ أقلِّ الضرَرين وأخف الشرَّين؛ مع التحرُّجِ من قَتْل أُسارى المسلمين، ونساء وذراريًّ المشركين؛ تقصُّداً وتعمُّداً.

ونلاحظ أنّ ترجيح المصنّف؛ كان يدور حول المعنى المتقدِّم، وسوَّغ إصابة النِّساء والذّرية من المشركين؛ إن لم يكن بُدُّ مِن ذلك لضرورة الاقتحام، وقد يكون القتال ليلاً، لا يُميَّز فيه الرجل من المرأة، ولا الصبيُّ من الرجل؛ كما ذكر بعض العلماء. وذكروا قوله ﷺ: « لا حِمى إلا لله ولرسوله ﷺ».

<sup>(</sup>١) النساء: ١٤١.

ثمّ بيَّن وجوب توقِّي إصابة أُسارى المسلمين؛ حينها يكونون في حصون العدوِّ، ثمّ استدَلَّ بقوله - تعالى -: ﴿وَلَوْلَا رِجَالُ مُوْمِنُونَ وَشِيَآهُ مُوْمِنَتُ لَمْ تَعَلَمُوهُمْ أَن تَطَنُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مِّنَاهُ أَيْعَارُ عِلْمِ لَيَلْخِلَ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ عَن يَشَآهُ لَوْ تَدَرَّتَكُوا لَعَذَبْنَا اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ عَن يَشَآهُ لَوْ تَدَرَّتَكُوا لَعَذَبْنَا اللَّهِ فِي رَحْمَتِهِ عَن يَشَآهُ لَوْ تَدَرَّتَكُوا لَعَذَبْنَا اللَّهِ فِي رَحْمَتِهِ عَن يَشَآهُ لَوْ تَدَرَّتَكُوا لَعَذَبْنَا اللَّهِ فَي كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا اللِيمًا ﴾ (١).

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: « ﴿ وَلَوْلَا رِجَالٌ مُوْمِنُونَ وَنِسَامٌ مُوْمِنَتُ ﴾ أي: بين أظهُرهم ممن يكتُم إيهانه ويُخفيه منهم خيفة على أنفسهم مِن قومهم، لكناً سلّطناكم عليهم فقتلتموهم، وأبدْتُم خضراءَهم [يعني: سوادهم أو معظمهم]، ولكن بين أفنائِهم مِن المؤمنين والمؤمنات أقوام لا تعرفونهم حالة القتل؛ ولهذا قال ولكن بين أفنائِهم مِن المؤمنين والمؤمنات أقوام لا تعرفونهم حالة القتل؛ ولهذا قال - تعالى -: ﴿ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطُعُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُ مَعَرَّهُ ﴾ أي: إثم وغرامة ﴿ يغيرِ عِلْمٍ لَيُنْ اللّهُ فِي رَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ أي: يؤخر عقوبتهم ليخلّص مِن بين أظهرهم للمؤمنين، وليرجع كثيرٌ منهم إلى الإسلام. ثمّ قال - تبارك وتعالى -: ﴿ لَوْتَنْ نَيْلُوا ﴾ أي: لو تميّز الكُفّار مِن المؤمنين الذين بين أظهرهم ﴿ لَعَذَبْنَا الّذِين كَفَرُوا مِنْهُمْ عَنْلاً ذريعاً ».

ثمّ ذكر صاحب «الإنجاد» - رحمه الله -: ما يكون مِن شأن لقاءِ جيوش المشركين، وفيهم أسارى مِن المسلمين، فبيَّن تحريمَ تعمُّدِ إصابتهم، والتحفّظ عنهم بقدر الوُسع، وتسويغ القتل لطالما هو ممّا يُنكى به العدوّ، مُبيِّناً خَطر الكفّ عن القتال وتَرْك الدفاع، وأنّ في ذلك مفسدةً أعظم من إصابة بعض الأسارى.

ثمّ ذكر مسألة تترُّس الكُفَّار بالمسلمين، واختار الكفَّ عن ذلك.

<sup>(</sup>١) الفتح:٢٥.

قلت: والراجح عندي في مسألة التترس كلام شيخ الإسلام، فقد قال رحمه الله -: « وقد اتفق العلماء على أنّ جيش الكُفّار إذا تترَّسوا بمَن عندهم مِن أسرى المسلمين؛ وخيف على المسلمين الضرر إذا لم يقاتِلوا؛ فإنهم يقاتَلون، وإن أفضى ذلك إلى قَتْل المسلمين الذين تترَّسوا بهم، وإن لم يُخَف على المسلمين؛ ففي جواز القتال المفضي إلى قَتْل هؤلاء المسلمين؛ قولان مشهوران للعلماء، وهؤلاء المسلمون إذا قُتلوا كانوا شهداء، ولا يُترَك الجهاد الواجب لأجل مَن يُقتَل شهيداً» (١).

أقول: إِنَّ تترُّس الكُفَّار بالمسلمين؛ ممّا يدلّ على عدم إقامة وزنِ للأسارى، فهم مُعرّضون للقتل مِن قِبَل الكُفّار في أيّ لحظة؛ فإنْ كان في حال عدم قتال الكُفّار؛ لا يُؤمّن سلامة الأسارى، ويُخشى انجرار القتل إلى غيرهم، واحتلال بعض مواقع المسلمين؛ فالقتال هو الأولى، ولو أُصيب المسلم ضرورة مِن غير تعمُّد ولا تقصُّد، والله - تعالى - أعلم.

#### الدعوة قبل القتال

قال الله - تعالى -: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ (٢).

عن سهل بن سعد - رضي الله عنه - « أنّه سمِع النبيّ ﷺ يقول يوم خَيبر: الأُعطين الراية رجلاً يَفتَحُ الله على يديه، فقاموا يرجون لـذلك أيُّهُم يُعطى، فغَدوا وكلّهم يرجو أن يُعطى، فقال: أين عليّ؟ فقيل: يشتكي عينيه، فأمرَ فدُعي له فبصَق

<sup>(</sup>١) انظر «مجموع الفتاوي» (٢٨/ ٥٤٦). وجاء ذِكرُه في التعليق على كتاب «الإنجاد» (١/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١٥.

في عينيه، فبَرأ مكانه؛ حتى كأنه لم يكن به شيء، فقال: نقاتُلُهم حتى يكونوا مثلَنا(١) فقال: على رِسلك(٢) حتى تنزل بساحتهم، ثمّ ادْعُهم إلى الإسلام، وأخبرهم بها يجب عليهم، فوالله لأن يُهدَى بك رجلٌ واحد؛ خيرٌ لك من حُمْر النَّعَم(٣) (١).

وفي حديث بريدة - رضي الله عنه - المتقدم: « ... وإذا لقيتَ عـدوّك مِـن المشركين فادْعُهم إلى ثلاثِ خصالٍ ( أو خِلال ).

فأيّتُهُنَّ ما أجابوك؛ فاقبَل منهم، وكُفَّ عنهم، ثمّ ادعهم إلى الإسلام، فإنْ أجابوك فاقبَل منهم، وكُفَّ عنهُم، ثمّ ادعهم إلى التحول مِن دارِهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنهم إنْ فعَلوا ذلك؛ فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتَحوَّلوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين؛ يجري عليهم حُكم الله الذي يجري على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء؛ إلا أنْ يجاهدوا مع المسلمين، فإنْ هم أبوا فسَلْهم الجزية، فإنْ هم أجابوك فاقبَل منهم وكُفَّ عنهُم، فإن هم أبوا فاستَعِن بالله وقاتِلهم المنه.

جاء في «نيل الأوطار» (٨/ ٥٣) عقب قوله علي الأعهم إلى الإسلام»:

<sup>(</sup>١) جاء في "نيل الأوطار" (٨/ ٥٥): المراد من المثليّة المذكورة؛ أن يتصفوا بوصف الإسلام، وذلك يكون في تلك الحال بالتكلم بالشهادتين، وليس المراد أنهم يكونون مثلَهم في القيام بأمور الإسلام كلِّها، فإنّ ذلك لا يمكن امتثاله حال المقاتَلَة.

<sup>(</sup>٢) أي اتّئد ولا تعجل.

<sup>(</sup>٣) هي الإبِل الحُمْر، وهي من أنفس أموال العرب، يضربون بها المثل في نفاسة الشيء، وأنه ليس هناك أعظم منه. «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٩٤٢، ومسلم: ٢٤٠٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: ١٧٣١ وتقدّم.

« وفيه دليل على وجوب تقديم دعاء الكفار إلى الإسلام قبل المقاتّلة ».

وفي المسألة ثلاثة مذاهب: الأول: أنه يجِب تقديم دعاء الكُفّار إلى الإسلام، مِن غير فرْقِ بين من بلَغتُه الدعوة منهم، ومن لم تبلغه، وبه قال مالك والهادوية وغيرهم، وظاهر الحديث معهم.

والمذهب الثاني: أنه لا يَجِب مطلقاً.

المذهب الثالث: أنّه يَجب لمن لم تبلغهم الدعوة، ولا يَجِب إنْ بلغَتْهم لكن يُستحَبّ.

قال ابن المنذر: وهو قول جمهور أهل العلم، وقد تظاهرت الأحاديث الصحيحة على معناه، وبه يجمع بين ما ظاهره الاختلاف من الأحاديث.

وقال الإمام البخاري - رحمه الله -: « ( باب دعوة اليهود والنصارى، وما يقاتلون عليه، وما كتب النبيّ إلى كسرى وقيصر والدعوة قبل القتال (١)(٢).

وعن ابن عون قال: كتبتُ إلى نافع، فكتَب إلى إنّ النبيّ ﷺ أغارَ على بني المُصْطَلِق وهم غارّون، وأنعامُهم تُسقى على الماء، فقَتَل مُقاتِلتَهم وسبى ذراريَّهم، وأصاب يومئذٍ جُوْيرية.

حدثني به عبد الله بن عمر وكان في ذلك الجيش ١٣٠٠.

وفي لفظ: قال ابن عون: « كتبتُ إلى نافعٍ أسأله عن الدعاء قبل القتال، قال:

<sup>(</sup>١) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد والسِّير) (باب ١٠١).

<sup>(</sup>٢) ثمّ ذكر تحته حديثين انظرهما - إن شئت - برقم (٢٩٣٨، ٢٩٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٥٤١، ومسلم: ١٧٣٠.

فكتَب إليّ إنها كان ذلك في أوّل الإسلام، قد أغار رسول الله ﷺ على بني المصطلِق وهم غارّون...» (١).

جاء في « كتاب الإنجاد » (ص ١٦٨): - بعد ذكر حديث سهل رضي الله عنه - : « فتضمَّن ظاهرُ القرآن، ونصُّ حديث سهلٍ ؛ الأمرَ بالدعاء إلى الإسلام قبل القتال، وجاء في حديث ابن عمر - رضي الله عنها - مباغتتُهم، والإغارةُ عليهم وهم غارُّون، فوجَب أن يُرجَع ذلك إلى اختلاف أحوال الكُفّار ؛ فيمن كان قد علِمَ بأمر النبي عَيَّيُ ، وما يُقاتِلُهم عليه، داعياً إلى الله - تعالى -، وإلى دين الإسلام، أو كان لم يعلم شيئاً من ذلك.

والدليل على ذلك قوله في الحديث: « إنها كان ذلك في أول الإسلام »، يعني: دعاءَهم قبل القتال، حيث كانوا جاهلين بأمر النبي على وأحوال الكُفّار لا تخلو مِن هذين الوجهين، فأمّا من عُلِمَ، وتُحُقِّق أنّه لم تبلغه دعوة الإسلام، ولا عُلِمَ ماذا يراد منه بالقتال، فلا خِلافَ يُعرفُ أنه يجب أن يُدعى قبلُ إلى الإسلام، ويعلم بها يجب في ذلك، فإنِ امتنعوا قوتلوا حينئذٍ » (٢).

وقال (ص١٧١): «قال ابن المنذر: ... وكان الشافعيّ وأبو ثور يقولان: فإنْ كان قومٌ لم تبلُغهم الدعوة، ولا عِلْم لهم بالإسلام، لم يقاتَلوا حتى يُدْعَوا إلى الإسلام، قال ابن المنذر: وكذلك نقول ». انتهى.

قلت: وقد بوّب الإمام النّووي - رحمه الله - للنص الذي قالـه نـافع، وكـان قد حدّثه هذا الحديث عبد الله بـن عمـر - رضي الله عـنهما - قـائلاً: ( بـاب جـواز

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر تتمة الكلام للمزيد من الفائدة - إن شئت -.

الإغارة على الكُفّار الذين بلَغتْهم دعوة الإسلام، مِنْ غير تقدُّم الإعلام بالإغارة».

#### الدعاء عند القتال

قال أبو زُمَيل: فحدَّثني ابن عباس قال: بينها رجل مِن المسلمين يومئذ، يَشتد في أثر رجل من المشركين أمامه؛ إذ سمع ضربة بالسوط فوقه، وصوت الفارس يقول: أقدِم حيزوم (٥) فنظر إلى المشرك أمامه فخرَّ مُستلقياً.

<sup>(</sup>١) أي: الجماعة.

<sup>(</sup>٢) المناشدة: السؤال، مأخوذة مِن النشيد، وهو رفْع الصوت، «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٣) أي : يردف بعضهم بعضاً، فهم متتابعون، وراء كلّ ملك، ملك، على أثر بعضهم، «ملتقط من تفسير ابن كثير».

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٩.

<sup>(</sup>٥) اسم فرس المَلك.

فنظر إليه، فإذا هو قد خُطِمَ أَنفُه (')، وشُقَّ وجهُه كضربةِ السوط، فاخضرَّ ذلك أَجَعُ، فجاء الأنصاري، فحدَّث بذلك رسول الله ﷺ فقال: صدْقتَ ذلك مِن مَدَد السهاء الثالثة، فقَتَلوا يومئذٍ سبعين وأسروا سبعين "(').

وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - أنّ النبي ﷺ كان إذا خاف قوماً قال: « اللهمّ إنّا نجعلُكَ في نحورهم، ونعوذُ بك مِن شرورهم » (٣).

وعن سهل بن سعد - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «ثنتان لا تُردّان - أو قلّما تُردّان -: الدعاء عند النداء، وعند البأس حين يُلْحِمُ (') بعضُهم بعضاً »(°).

وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: كان رسول الله إذا غزا قال: «اللهم أنت عَضُدي ونصيري، بك أحول، وبك أصول(٢)، وبك أقاتل »(٧).

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: « ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾

<sup>(</sup>١) الخطم: الأثر على الأنف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٧٦٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود والنسائي، وصححه شيخنا -رحمه الله- في «الكلِم الطيب»، رقم (١٢٤).

<sup>(</sup>٤) بضم الياء وكسر الحاء كما قال المناوي، وجاء في «النّهاية»: « أَيْ يَشْتَبِكَ الْحَرْبُ بينهم، ويَلْزَم بعضُهم بَعْضاً ».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٢١٥)، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «المشكاة» (٦٧٢).

<sup>(</sup>٦) أي: أسطوا وأقهر، والصولة: الحملة والوثبة. «النّهاية».

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٢٩١)، والترمذي «صحيح سنن الترمذي» (٢٨٣٦) وانظر «الكَلِم الطيب»، بتحقيق شيخنا - رحمه الله - رقم (١٢٥).

قالها إبراهيم - عليه السلام - حين أُلقي في النّار، وقالها محمّد ﷺ حين قالوا: ﴿ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْمَاكَ اللّهُ وَنِعْمَ الْمَاكَ اللّهُ وَنِعْمَ الْمَاكَ ﴾ (١) (١) (١) .

وعن عليِّ - رضي الله عنه - قال: « لـمّـا كان يومُ الأحزاب، قال رسول الله عنه الله بيوتَهم وقُبورهم ناراً، شغلونا عن الـصلاة الوسطى؛ حين غابت الشمس »(٢).

وعن عبد الله بن أبي أوفى - رضي الله عنهما - قال: دعـا رسـول الله ﷺ يـوم الأحزاب على المشركين فقال: « اللهم مُنْزِل الكتاب، سريع الحساب، اللهم الهرم الأحزاب، اللهم الهزمهم وزَلْزِلهم » (١٠).

وفي لفظ: « اللَّهُمَّ مُنْزِلَ الْكِتَابِ، وَمُجْرِيَ السَّحَابِ، وَهَازِمَ الْأَحْزَابِ، الْهُرْمُهُمْ وَانْصُرْنَا عَلَيْهِمْ »(°).

## الإلحاح على الله - تعالى - في طلب النصر

فيه حديث ابن عباس - رضي الله عنها - المتقدّم: « ...فها زال يهتف بربه مادّاً يديه، مُستقبل القبلة حتّى سقط رداؤه عن مَنْكِبيه »

وفي رواية: « قال: قال النبي عَلَيْ وهو في قُبّة (١): اللهم إني أَنشُدُك عهدَك

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٤٥٦٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٩٣١، ومسلم: ٦٢٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٩٣٣، ومسلم: ١٧٤٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٣٠٢٤، ومسلم: ١٧٤٢.

<sup>(</sup>٦) القُبّة: كلّ بناء مدور، وقال ابن الأثير: القبّة من الخيام: بيت صغير وهو من بيوت العرب، ذكّره العيني - رحمه الله - في «عمدة القاري» (١٤/ ٩٣).

ووعدَك، اللهم إنْ شئتَ لم تُعْبَد بعد اليوم، فأخَذ أبو بكر بيده فقال: حسبك يا رسول الله، فقد ألححت على ربك - وهو في الدرع (١) - فخرَج وهو يقول: هو سَيُهْزَمُ ٱلْحَمْعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ \* بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدَهَى وَأَمَرُ \* (١). وقال وُهَيب: حدّثنا خالد يوم بدر (٢).

# كراهة تمني لقاء العدو، والأمر بالصبر عند اللقاء (٤)

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنّه قال: « لا تَتَمنُّوا لقاء العدو، فإذا لقيتموهم فاصبروا »(°).

### وجوب الثبات عند لقاء العدو ومتى يجوز الفرار

يَجِبُ ثبات المقاتلين عند لقاء العدق، لقول الله - تعالى -: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَالِمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَلَا عَالَهُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَالِكُونِ عَلَيْ عَلْمُ عَلَّا عَلَا عَالِمُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلْ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّ عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّ عَلَا عَلَّا عَلَّا

وتقدّم حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - «لا تتمنّوا لقاء العدوّ ... »

ويحرُم الفِرار لقوله - سبحانه -: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا لَقِيتُهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ

<sup>(</sup>١)الدرع: هي الزَّرَديَّة وهي: قميص من حلقاتٍ من الحديد متشابكة، يُلبس وقاية من السلاح.

<sup>(</sup>٢) القمر: ٤٥-٤٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٩١٥.

<sup>(</sup>٤) هذا العنوان من «صحيح مسلم» (كتاب الجهاد والسِّير) (باب - ٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٣٠٢٤، ومسلم: ١٧٤٢. وتقدّم.

<sup>(</sup>٦) أي تقاربتم منهم، ودنوتم إليهم.

<sup>(</sup>٧) الأنفال: ٥٥.

زَحْفَا فَلَا تُوَلُّوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ \* وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَبِنْ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْمُتَحَيِّزًا إِلَى فِتَةِ فَقَدْ بَآءَبِغَضَبٍ مِنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَلِهُ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١)(٢).

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله - في «تفسيره»: «يقول - تعالى - مُتوعّداً على الفرار من الزحف بالنار لمن فعَل ذلك: ﴿ يَثَانِيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤ الْإِذَا لَقِيتُهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَحَفَّا ﴾ أي: تقاربتم منهم ودنوتم إليهم، ﴿ فَلَا تُولُوهُمُ الْأَدْبَارَ ﴾ أي: تَفروا وتتركوا أصحابكم، ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَ فِر دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ ﴾ أي: يَفّر بين يدي قِرْنِه (٢) مكيدة؛ ليُريه أنه قد خاف منه فيتبعه، ثمّ يكرّ عليه فيقتله، فلا بأس عليه في ذلك، نصّ عليه سعيد بن جبير، والسدي.

وقال الضحاك: أن يتقدُّم عن أصحابه ليرى غرةً مِن العدو فيصيبُها.

﴿ أَوْمُتَكَيِّزًا إِلَى فِنَةِ ﴾ أي: فرَّ مِن هاهنا إلى فئةٍ أخرى مِن المسلمين، يُعاونهم ويعاونوه، فيجوز له ذلك، حتى ولو كان في سريةٍ ففرَّ إلى أميره أو إلى الإمام الأعظم، دخَل في هذه الرخصة » انتهى.

وعن عمر - رضي الله عنه - قال: « لو أنّ أبا عبيدة تحيَّز إليّ، لكنـت لـه فئـة، وكان أبو عبيدة في العراق » (<sup>؛</sup>).

<sup>(</sup>١) الأنفال: ١٦،١٥.

<sup>(</sup>٢) عن أبي سعيد - رضي الله عنه - قال: نَزَلت في يوم بدر ﴿ وَمَن يُوَلِهِمْ يَوْمَ بِنْ دُبُرَهُۥ ﴾. أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٦٤٨).

<sup>(</sup>٣) أي: مثلِه في الشجاعة والشدّة والقتال.

<sup>(</sup>٤) صححه شيخنا - رحمه الله في «الإرواء» (١٢٠٥).

وفي لفظ عن سويد أنّه سمع عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - « يقول لمّا هُزم أبو عبيدة: لو أتوني كنت أنا فئتَهم »(١).

وقال الضحاك في قوله: ﴿ أَوْمُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ ﴾ المتحيز: الفارّ إلى النبيّ عَلَيْهُ وأصحابه، وكذلك مَن فرّ إلى أميره وأصحابه.

فإمّا إن كان الفرار لا عن سبب من هذه الأسباب؛ فإنّه حرام، وكبيرة من الكبائر (٢٠).

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « اجتنبوا السبع الموبقات (٢)، قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقَتْل النفس التي حرّمَ الله إلاّ بالحقّ، وأكْلُ الربا، وأكْل مال اليتيم، والتَّولي يومَ الزَّحف، وقذْف المحصناتِ (١) المؤمنات الغافلات (٥) »(١).

ويجوز الفرار مِن الثلاثة ولا يجوز من الاثنين:

عن ابن عباس - رضي الله عنها - قال: « إِنْ فَرَّ رجلٌ من اثنين فقد فرّ ، ومَن فرّ مِن ثلاثة لم يَفرّ » (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٠٥).

<sup>(</sup>۲) انظر «تفسير ابن كثير».

<sup>(</sup>٣) الموبقات: المُهلِكات.

<sup>(</sup>٤) المحصنات: العفائف.

 <sup>(</sup>٥) الغافلات: أي الغافلات عن الفواحش وما قُذفن به. «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٦٨٥٧، ومسلم: ٨٩.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البيهقي وغيره، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٠٦).

وهو وإنْ كان موقوفاً؛ فله حُكم المرفوع؛ بدليل القرآن وسبب النزول(١).

فعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا - لـمّـا نَزَلَتْ هـذه الآيـة: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ

زَادَ سُفْيَانُ مَرَّةً نَزَلَتْ: ﴿ حَرِضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ مَسَرُونَ ﴾ (١) » (٥).

وفي لفظ: « لَمَّا نَزَلَتْ: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَكبِرُونَ يَغْلِبُوا مِاثَنَيْنِ ﴾ شَتَّ ذَلِكَ عَلَى المسْلِمِينَ حِينَ فُرِضَ عَلَيْهِمْ أَنْ لَا يَفِرَّ وَاحِدٌ مِنْ عَشَرَةٍ، فَجَاءَ التَّخْفِيفُ فَلَكَ عَلَى المسْلِمِينَ حِينَ فُرِضَ عَلَيْهِمْ أَنْ لَا يَفِرَّ وَاحِدٌ مِنْ عَشَرَةٍ، فَجَاءَ التَّخْفِيفُ فَقَالَ: ﴿ اَكْنَ خَفَّفَ اللهُ عَنَكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنصَكُم مِّائَلَةٌ صَابِرَةٌ يُعْلِبُوا فَقَالَ: ﴿ النَّنَ خَفَّفَ اللهُ عَنْهُمْ مِنْ الْعِدَّةِ نَقَصَ مِنْ الصَّبْرِ بِقَدْرِ مَا خُفِّفَ عَنْهُمْ مِنْ الْعِدَّةِ نَقَصَ مِنْ الصَّبْرِ بِقَدْرِ مَا خُفِّفَ عَنْهُمْ مِنْ الْعِدَّةِ نَقَصَ مِنْ الصَّبْرِ بِقَدْرِ مَا خُفِّفَ عَنْهُمْ مِنْ الْعِدَّةِ نَقَصَ مِنْ الصَّبْرِ بِقَدْرِ مَا خُفِّفَ

<sup>(</sup>١) انظر الإرواء (١٢٠٦) للمزيد من الفائدة.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٥٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٤٦٥٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٤٦٥٣.

وخلاصة القول: وجوب الثبات عند لقاء العدوّ، وعدم التولي مِن ميدان القتال، إلاّ إذا رأى أنّ الأفضل والأنفع؛ أن يَفِرّ ويكرّ، أو يفرّ مِن فئة إلى أخرى من المسلمين؛ يعاونهم ويعانوه ويقوِّي بعضهم بعضا، مع جواز فرار الرجل من الثلاثة، وتحريم فراره من الرجلين.

لأنّه ربّها رجّح أنه سيُقتل مِن غير فائدة مِن قِبَل الثلاثة، ففراره على التفصيل السابق، أو لأجل معركة أُخرى، وهو الأنفع، والله - تعالى - أعلم.

وجاء في «المغنسي» (١٠/ ٥٥٣): « وإذا كان العدوّ أكثرَ من ضِعف المسلمين، فغلَبَ على ظنّ المسلمين الظَّفَر، فالأولى لهم الثبات؛ لما في ذلك من المصلحة.

وإنْ انصر فوا جاز؛ لأنّهم لا يأمنون العَطَب والحُكم عُلّق على مظنّه، وهو كونهم أقلَّ مِن نصف عددهم، ولذلك لَزمَهم الثبات؛ إذا كانوا أكثر من النصف، وإنْ غلَب على ظنّهم الهلاك فيه، ويحتمل أن يلزَمهم الثبات إنْ غلَب على ظنّهم الظَّفَر، لما فيه مِن المصلحة.

وإن غلب على ظنهم الهلاك في الإقامة، والنجاة في الانصراف؛ فالأولى لهم الانصراف، وإنْ ثبتوا جاز، لأنّ لهم غرضاً في الشهادة، ويجوز أن يغلبوا أيضاً .

وإنْ غلَب على ظنهم الهلاك في الإقامة والانصراف، فالأولى لهم الثبات، لينالوا درجة الشهداء المُقبِلين على القتال مُحتسِبين، فيكونون أفضل مِن المولّين، ولأنه يجوز أن يَغلِبوا أيضاً، فإنّ الله - تعالى - يقول: ﴿ كُرّ مِن فِئَكَةٍ قَلِيكَ اللهُ عَلَيْكَ وَلَانه يَعُوز أَن يَغلِبوا أيضاً، فإنّ الله - تعالى - يقول: ﴿ كُرّ مِن فِئَكَةٍ قَلِيكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٤٩.

حتى أكرَمهم الله بالشهادة ».

جاء في «المغني» (١٠ / ٥٥٠): « ولا يحلَّ لمسلم أن يهرب مِن كافِرَين، ومُباح له أن يهرب مِن ثلاثة، فإن خشي الأسرَ قاتل حتى يُقتَل » انتهى.

أقول: فينبغي علينا أن نتعرّف حقيقةً مُرَّة: وهي أنّ الإنسان - لـو وقع الجهاد !!! - قد يفرّ مِن عشرين أو ثلاثين؛ إذا عَلِمـت أنّ الكُفَّار بعضهم أولياء بعض وأن المسلمين متفرّقون متناحرون متنازعون، وأنّ الكفّار أكثر إعداداً وعدداً وسلاحاً وقوةً وتقدُّماً علميّاً، ونكاد أن نكون في مرتبة المتخلّفين!.

فلهاذا لا يكون التقويم سديداً في أمور الجهاد والقتال؟!

وليس مرادي أن نَكِلَّ ونيأس؛ فقد قال ربُّنا سبحانه على لسان يعقوب - عليه السلام -: ﴿إِنَّهُ لَا يَأْتِنَسُ مِن زَوِج اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَنفِرُونَ ﴾ (١). بل مرادي مِنْ ذلك، أن نسلُك الطريق الصحيح في الإعداد الجهادي المفضي إلى النصر بإذن الله - تعالى -(١).

### المبايعة على الموت أو عدم الفرار

عن مَعْقِل بن يَسار - رضي الله عنه - قال: « لقد رأيتُني يومَ الشجرة، والنبيّ عَشَرَةَ مائةً، وَلَنبي يبايع النّاس وأنا رافع غُصْناً مِن أغصانها عن رأسه، ونحن أربعَ عَشْرَةَ مائةً، قال: لم نبايعه على الموت، ولكن بايعناه على أن لا نفر "".

<sup>(</sup>١) يوسف: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) وانظر عنوان (عَجَباً مِن التخبط والعشوائية في طلب النَّصر).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٨٥٨، ورواه النسائي «سنن النسائي» عن جابر، وقال شيخنا - رحمه الله - «صحيح».

وعن يزيد بنِ أبي عبيد مولى سلمة بن الأكوع قال: « قلت لسلمة: على أيّ شيء بايعتم رسول الله ﷺ يوم الحديبية؟ قال: على الموت »(١).

قلت: ليس في هذا تعارُض؛ لأنّ المبايعة على عدم الفرار - وهو المطلوب -لا يلزم منها الموت دائماً.

قال الحافظ - رحمه الله -: « ... المراد بالمبايعة على الموت أن لا يفرّوا ولو ماتوا، وليس المراد؛ أن يقع الموت ولا بُدّ».

### التحنُّط (٢) عند القتال (٣)

عن موسى بن أنس قال: وذكر يوم اليهامة - قال: « أتى أنسٌ ثابت بن قيس وقد حَسَرَ (١) عن فَخِذيه، وهو يتحنَّط، فقال: يا عَمِّ ما يَحبِسُك أن لا تجيء؟ قال: الآن يا ابن أخي؟ وجعل يتحنَّط - يعني من الحَنُوط - .

ثمّ جاء فجلس فذكرَ في الحديث انكشافاً من النّاس (°) فقال: هكذا عن وجوهنا (۱) حتى نضارب القوم، ما هكذا كنا نفعل مع رسول الله ﷺ (۲)، بـئس ما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٩٦٠، مسلم: ١٨٦٠.

<sup>(</sup>٢) التحنّط عند القتال: أي استعمال الحنوط، وهو ما يُطيّب به الميت. «الفتح»

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (باب - ٣٩).

<sup>(</sup>٤) حسَر: كشف.

<sup>(</sup>٥) في رواية ابن أبي زائدة: «فجاء حتى جلس في الصفّ، والناس ينكشفون» أي: ينهزمون، «الفتح».

<sup>(</sup>٦) هكذا عن وجوهنا: أي افسحوا لي حتى أقاتِل.

<sup>(</sup>٧) أي بل كان الصف لا ينحرف عن موضعه. «الفتح».

عوَّدْتُم أقرانَكُم (١) ه (٢).

# مَا يُتَعَوَّذُ مِنْ الْـجُـبْن (٣)

عن عمرو بن ميمون الأودي قال كان سعدٌ يُعلّم بنيه هؤلاء الكلمات كما يُعلّم المعلمُ الغلمان الكتابة، ويقول: «إنّ رسول الله عَلَيْ كان يتعوّذ منهنّ دُبرَ الصلاة، اللهم إنّي أعوذ بك مِن الجُبن، وأعوذ بك أن أُرَدَّ إلى أرذل العُمُر، وأعوذ بك مِن فتنة الدنيا، وأعوذ بك مِن عذاب القبر »(1).

وعن أنس - رضي الله عنه - قال: كان رسول الله ﷺ يقول: « اللهـمَّ إنِّي أعوذ بكَ من العَجْز والكَسَل، والجُبن والهرَم، وأعوذ بك مِن فتنة المحيا والمات، وأعوذ بك مِن عذاب القبر »(°).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ شُرُّ ما في

<sup>(</sup>١) أقرانكم: نظراء كم، أراد توبيخ المنهزمين، أي: عودتموهم الفرار حتى طمعوا فيكم. «الفتح» بتصرف.

قلت: فواحر قلباه ماذا لو رأى - رضي الله عنه - ما نحن عليـه الآن وماذا لـو رأى ما عَوِّدْنا به أعداءَنا الآن ؟!

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى: ٢٨٤٥.

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد والسير) (باب - ٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٨٢٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٨٢٣، ومسلم: ٢٧٠٦.

الرجل شخٌ (١) هالع (٢)، وجُبْنٌ خالع (٢)»(١).

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «المجموع» (٢٦/٢٨): « ومِن شرط الجندي أنْ يكون دَيِّناً شجاعاً. ثمّ قال: الناس على أربعة أقسام: أعلاهم الدَّيِّن الشجاع؛ ثمّ العري عنهما ».

### ما جاء في المبارزة (٥)

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ - رضي اللهُ عنْهُ - قالَ : ﴿ أَنَا أَوَّلُ مَنْ يَجْنُو (١) بَيْنَ يَدَيْ اللهُ عنْهُ - قالَ : ﴿ أَنَا أَوَّلُ مَنْ يَجْنُو (١) بَيْنَ يَدَيْ اللهُ عَنْهُ لَا إِنْ خَصْمَانِ الرَّحْمَنِ لِلْخُصُومَةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَقَالَ قَيْسُ بْنُ عُبَادٍ: وَفِيهِمْ أُنْزِلَتْ ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ الرَّخُصُولُونِ مَنْ أَنْ وَغِيهِمْ ﴾ (٧) قَالَ: هُمْ الَّذِينَ تَبَارَزُوا يَوْمَ بَدْرٍ، حَمْزَةُ وَعَلِيٍّ وَعُبَيْدَةُ - أَوْ أَبُو عُبَيْدَةً بْنُ رَبِيعَةً وَالْوَلِيدُ بْنُ عُتْبَةً ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) قال في «النّهاية»: « الشُّحُّ: أشدّ البُخل، وهو أبلغ في المنع من البُخل، وقيل: هـو البُخـل مع الجِرص، وقيل: البُخل في أفراد الأمور وآحادها، والشُّحُّ عامٌّ: وقيـل البخـل بالمال، والشُّحُ بالمال والمعروف».

<sup>(</sup>٢) الْهَلَع: أَشْدُ الْجَزَعِ وَالضَّجَرِ.

 <sup>(</sup>٣) أي: شديدٌ؛ كأنه يخلع فؤاده من شدة خوفه ... والمراد به: ما يَعْرِض من نوازع الأفكار،
 وضعف القلب عند الخوف. «النّهاية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود وغيره، وصحَّحه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (٥٦٠).

<sup>(</sup>٥) ملخص من كتاب «الإنجاد» (١/ ١٩٦) وأضفْتُ له أثرَ أنسِ بن مالك -رضي الله عنه-.

<sup>(</sup>٦) يجثو: أي يقعُد على رُكبتيه مُخاصِماً، والمراد بهذه الأوَّليَّة؛ تقييده بالمجاهدين مِن هذه الأمّة؛ لأنّ المبارزة المذكورة؛ أول مبارزة وقَعَت في الإسلام، قاله الحافظ في «الفتح».

<sup>(</sup>٧) الحج: ١٩.

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري: ٣٩٦٥.

وفي رواية: قال عَلِيٌّ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ -: « تَقَدَّمَ - يَعْنِي عُتْبَةَ بْنَ رَبِيعَةَ - وَتَبِعَهُ ابْنُهُ وَأَخُوهُ، فَنَادَى: مَنْ يُبَارِزُ؟ فَانْتَدَبَ لَهُ شَبَابٌ مِنْ الْأَنْصَارِ، فَقَالَ: مَنْ أَنْتُمْ؟ فَأَخْبَرُوه، فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: قُمْ يَا فَأَخْبَرُوه، فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: قُمْ يَا حَمْزَةُ وَلَى عُتْبَةَ، وَأَقْبَلْتُ إِلَى عُتْبَةَ، وَأَقْبَلْتُ إِلَى شَيْبَةَ، وَاخْتُلِفَ بَيْنَ عُبَيْدَةَ وَالْوَلِيدِ ضَرْبَتَانِ، فَأَفْخَنَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَ صَاحِبَهُ، ثُمَّ مِلْنَا عَلَى الْوَلِيدِ فَرْبَتَانِ، فَأَثْخَنَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَ صَاحِبَهُ، ثُمَّ مِلْنَا عَلَى الْوَلِيدِ فَوْبَيَانِ، فَأَنْخَنَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَ صَاحِبَهُ، ثُمَّ مِلْنَا عَلَى الْوَلِيدِ فَوْبَيَانِ، فَقَالُذَاهُ، وَاحْتَمَلْنَاهُ، وَاحْتَمَلْنَا عُبَيْدَةً » (۱).

عَنْ أَبِي ذَرِّ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ - « أَنَّهُ كَانَ يُقْسِمُ فيها قَسَمًا إِنَّ هَذِهِ الْآيَـةَ: ﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّمِمْ ﴾ نَزَلَتْ فِي حَمْزَةَ وَصَاحِبَيْهِ وَعُتْبَةَ وَصَاحِبَيْهِ؛ يَـوْمَ بَـرَزُوا فِي يَوْم بَدْرٍ » (٢٠).

وعن أبي إسحاق قال: « سأل رجلٌ البراء وأنا أسمع؛ قال: أَشَهِد عليٌّ بدراً؟ قال: بارز وظاهر (٢) »(١).

وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - « أنّ البراء بنَ مالك - أخا أنس بن مالك - بارَز مرزبان الـزارة (°)، فطعنه طعنة فكسر القَرَب وس (١٠)، وخلَص إليه فقتَله... » (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٤٧٤٣ واللفظ له، ومسلم: ٣٠٣٣.

<sup>(</sup>٣) ظاهَر: أي لَبِس دِرْعاً على دِرْع، «الفتح»

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: (٣٩٧٠).

<sup>(</sup>٥) بلدة كبيرة بالبحرين، وفُتحت الزارة في سنة (١٢) هـ، في أيام أبي بكـر الـصديق - رضي الله عنه - وصالحوا. ذكرَه شيخنا - رحمه الله - في التعليق، انظر «الإرواء» (٥٧/٥).

<sup>(</sup>٦) قال في القاموس المحيط: «القَرَبوس: حِنو السَّرج، وهما قَرَبوسان»، والحِنو: عود الرحل.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطحاوي في «شرح معاني الآثار» وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٢٤).

قال أبو بكر بن المنذر: « وأجمعوا على أنّ للمرء أن يُبارِزَ ويدعو إلى البِراز بإذن الإمام، وانفرَد الحسَن؛ فكان يكرهه ولا يعرف البِراز »(١).

ما يجوز للرجل مِنَ الحَمْل وحده على جيش العدوِّ وتأويل قول الله - تعالى -: ﴿ وَلَا تُلْقُوا إِلَيْدِيكُو إِلَى النَّهُ لَكُوْ ﴾ (٢):

عَنْ أَسْلَمَ أَبِي عِمْرَانَ قَالَ: « غَزَوْنَا مِنْ المدِينَةِ نُرِيدُ الْقُسْطَنْطِينِيَّةَ وَعَلَى الْجُهَاعَةِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ خَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ، وَالرُّومُ مُلْصِقُو ظُهُورِهِمْ بِحَائِطِ المدِينَةِ، الجُهَاعَةِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ خَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ، وَالرُّومُ مُلْصِقُو ظُهُورِهِمْ بِحَائِطِ المدِينَةِ، فَحَمَلَ رَجُلٌ عَلَى الْعَدُوّ، فَقَالَ النَّاسُ: مَهْ مَهْ (") لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ! يُلْقِي بِيكَيْهِ إِلَى النَّاسُ: مَهْ مَهْ (") لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ! يُلْقِي بِيكَيْهِ إِلَى اللهُ اللهُ! يَعْلَى الْعَدُوّ، فَقَالَ البَّهُ الزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ فِينَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ، لَمَّا نَصَرَ اللهُ نَبِيدٌ وَأَظْهَرَ الْإِسْلَامَ، قُلْنَا: هَلُمَ أَنْولَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُلا اللهُ ال

فَالْإِلْقَاءُ بِالْأَيْدِي إِلَى التَّهْلُكَةِ: أَنْ نُقِيمَ فِي أَمْوَ الِنَا وَنُصْلِحَهَا وَنَدَعَ الْجِهَادَ.

قَالَ أَبُوعِمْ رَانَ: فَلَمْ يَزَلْ أَبُو أَيُّوبَ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ الله حَتَّى دُفِنَ بِالْقُسطَنْطِينِيَّةِ »(°).

وقد اختُلف في تأويل الآية؛ ذَكر إسهاعيل القاضي في «أحكام القرآن» عن

<sup>(</sup>١) انظر كتاب «الإجماع» (ص٩٥) (رقم ٢٢٩)، وذكَّرَه صاحب الإنجاد (١/١٩٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «الإنجاد» (ص١٨٨).

<sup>(</sup>٣) اسم فِعْل أمر مبنيّ على السكون بمعنى اكفُف.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٩٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٢٥١٢) والنسائي في «الكبرى» وابن حبان وغيرهم، وانظر «الصحيحة» (١٣).

حفص، عن شعبة، عن أبي اسحاق، عن البراء: قال: قلت: أرأيت قول الله - عزّ وجلّ -: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى اللهَ لَكُو ﴾، أهو الرجل يَحْمِل على الكتيبة فيها ألْفٌ، قال: لا، ولكن الرجل يُذنب، فيلقي بيده ويقول: لا توبة (١).

وعن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: «قال رسول الله ﷺ: عَجِب ربُّنا - عز وجل - مِن رجلٍ غزا في سبيل الله، فانهزم - يعني: أصحابه - فعَلِمَ ما عليه، فرجَع حتى أُهريق دمُه، فيقول الله - عز وجلّ - لملائكته: انظروا إلى عبدي رجَع رَغْبَةً فيها عندي، و شفقةً ممّا عندي، حتى أُهريق دَمُه »(٢).

[ قلت: وفي الباب، حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « ثلاثة يُحبُّهم الله ويَضْحَك إليهم، ويستَبْشِر بهم: الذي إذا انكشَفَت فِئَةٌ؛ قاتل وراءَها بنفسه لله - عزّ وجلّ - فإمّا أن يُقتَل، وإمّا أنْ ينصرَه الله ويكفيه، فيقول: انظروا إلى عبدي هذا؛ كيف صبَر لي بنفسه » ] (٣).

واختلف أهل العلم في حَمْل الرجل وحدَه على الجيش؛ والعدد الكثير مِن

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» وكذا ابن جرير وغيرهما وانظر ما قاله محققا كتاب «الإنجاد» (ص ۱۹۱)، قلت: وأخرج الحاكم نحوه في «المستدرك» ولفظه: «قال له [ أي للبراء - رضي الله عنه - ] يا أبا عهارة ﴿وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى النَّهُ لَكَةَ ﴾، الرجل يلقى العدوّ، فيقاتل حتى يُقتَل؟ قال: لا، ولكن هو الرجل يذنب الذنب، فيقول: لا يغفره الله لي »، وصحّحه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٦٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٢١١)، ورواه أحمد وأبو يعلى وابن حبان في «صحيحه»، وحسَّنه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجَه الطبراني، وحسَّنه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٨٤).

العدوِّ؛ فأقول [ الكلام لمُصنِّف الإنجاد ]: أحوال الذي يَحْمِل وحده ثلاث:

حال اضطرار، وذلك حيث يحيط به العدوّ، فه و يخاف تَعَلَّبَهم عليه وأَسْرَهُم إياه، فذلك جائزٌ أن يَحْمِل عليهم باتفاق.

وحالٌ يكون فيها في صفِّ المسلمين وَمَنَعتِهم، فيَحْمِل إرادةَ السُّمعة والاتصافَ بالشجاعة، فهذا حرام باتفاق.

وحالٌ يكون كذلك مع المسلمين، فيحمل غَضَباً لله، مُحتَسِباً نفسه عند الله، ففي هذا اختلف أهل العلم، فمنهم مَن كَرِهَ حَمْلَه وحده، ورآه مما نهى الله عنه مِن الإلقاء باليد إلى التهلكة، ومنهم مَن أجاز ذلك واسْتَحْسَنه؛ إذا كانت به قُوّة، وفي فعله ذلك منفعةٌ، إمَّا لنكاية العدوِّ أو تَجرئةِ المسلمين - حتى يفعلوا مِثل ما فَعَل - أو إرهابِ العدوِّ؛ ليعلموا صلابة المسلمين في الدين (۱).

<sup>(</sup>١) وجاء في التعليق في الكتاب المذكور: تكاد تُجمِع كلمة الفقهاء على جواز ذلك، بل حكى ابن أبي زمنين في «قدوة الغازي» (ص١٩٨) الإجماع عليه، ونصَّ عبارتِه: «قال ابن حبيب: ولا بأس أن يَحْملَ الرجل وحده على الكتيبة، وعلى الجيش؛ إذا كان ذلك منه لله، وكانت فيه شجاعةٌ وجَلدٌ وقوةٌ على ذلك، وذلك حَسنٌ جميل لم يكرهه أحدٌ من أهل العلم، وليس ذلك مِن التهلكة، وإذا كان ذلك منه للفخر والذِّكر فلا يفعل - وإنْ كانت به عليه قوة - وإذا لم يكن به عليه قوةٌ فلا يفعل وإنْ أراد به الله؛ لأنه حيثذِ يُلقي بيده إلى التهلكة »...

وجاء في «البيان والتحصيل» (٢/ ٥٦٤) ما يلي: «قال أشهب: وسُئل مالك عن رجل من المسلمين يحمل على الجيش من العدوّ وحده، قال: قال الله - تعالى -: ﴿ أَلْنَنَ خَفَّكَ اللّهُ عَنكُمُ وَعَلِمَ أَنَكَ فِيكُمْ صَعْفًا ﴾ فجعَل كلَّ رجلٍ برجلين؛ بعد أنْ كان كلّ رجُلٍ بعشرة، فأخافُ هذا يلقي بيده إلى التهلكة، وليس ذلك بسواء أنْ يكون الرجل في الجيش الكثيف =

= فيحمل وحده على الجيش، وأنْ يكون الرجل قد خلفه أصحابُه بأرض الروم، أحاطوه فتركوه بين ظهراني الروم، فهو يخاف الأسر فيستقتل فيحمل عليهم، فهذا عندي خفيف، والأول عندي في كثفٍ وقُوّة، وليس إلى ذلك بمضطر، يختلف أن يكون الرجل يحمل احتساباً بنفسه على الله، كها قال عمر بن الخطاب: الشهيد من احتسب نفسه على الله، أو يكون يريد بذلك السمعة والشجاعة.

قال محمد بن رشد: أمّا إذا فعَل ذلك إرادة السمعة والشجاعة، فلا إشكال ولا اختلاف في أنّ ذلك من الفعل المكروه، وأمّا إنِ اضطرَّ إلى ذلك بإحاطة العدوِّ به، فَفَعلَهُ مخافة الأسر؛ فلا اختلاف في أنّ ذلك من الفعل الجائز، إنْ شاء أن يستأسر، وإنْ شاء أن يحمل على العدوِّ، ويحتسب نفسه على الله، وأمّا إذا كان في صفّ المسلمين، وأراد أن يخمل على الجيش من العدوِّ وحده؛ مُحتسِباً بنفسه على الله ليُقوِّي بذلك نفوس المسلمين، ويُلقي المرعب في قلوب المشركين، فمِن أهل العلم مَن كرهه ورآه عمّا نهى الله عنه مِن الإلقاء إلى التهلكة؛ لقوله - عزّ وجلّ -: ﴿وَلَا تُلْقُوا إِلَيْ اللّهُ اللّهُ اللهُ العلم، وهو الصحيح »...

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - في « قاعدة في الانغهاس في العدوّ، وهل يباح... » (ص٢٤): « والرجل يَنْهزِم أصحابُه، فيقاتِل وحده، أو هو وطائفة معه العدوّ، وفي ذلك نكاية في العدوّ، ولكن يظنُّون أنهم يُقتلون، فهذا كلّه جائز عند عامّة علماء الإسلام؛ مِن أهل المذاهب الأربعة وغيرهم، وليس في ذلك إلا خلاف شاذّ.

وأمّا الأئمّة المتبوعون كالشافعي وأحمد وغيرهما؛ فقد نصّوا على جواز ذلك، وكذلك هو مذهب أبي حنيفة ومالك وغيرهما »، ودلَّل عليه بتطويلٍ من الكتباب والسنة وإجماع السلف، ونحوه في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٥٤٠) له.

وقال الشافعي - رحمه الله - في «الأم» (٤/ ٩٢): « لا أرى ضيقاً على الرجل أن يخمل على الجهاعة حاسراً، أو يبادر الرجل، وإنْ كان الأغلب أنه مقتول؛ لأنه قد بودر بين يدي رسول الله على ، وحَمَل رجلٌ من الأنصار حاسراً على جماعة من المشركين يوم بدر، بعد =

وبالجملة، فكل مَن بَذَلَ نفسه لإعزاز الدِّين، وتوهينِ أهْلِ الكفر؛ فهو المقام الشريف الذي تَتَوجّه إليه مُدْحَةُ الله - تعالى -، وكريمُ وعْدِه في قوله - سبحانه -: الشريف الذي تَتَوجّه إليه مُدْحَةُ الله - تعالى -، وكريمُ وعْدِه في قوله - سبحانه -: ﴿ إِنَّ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهِ فَيَقَ نَلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا ﴾ (١)، وقال - تعالى -: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْنِعْكَآءَ مَهْ اللهِ ﴾ (١).

قلت: والراجح: جوازُ مَمْلِ الرجل وحده على جيش العدوِّ حال الاضطرار؛ إذا أحاط به العدوُّ، لخوفه تغلُّبهم عليه وأَسْرَهم إيّاه. ويجوز في حالٍ يكون في صفِّ المسلمين ويجد في نفسه القوة فيحمل غضباً لله، محتسباً نفسه لله، يفعله لنكاية العدوِّ أو إرهابه، أو ليُجرِّىءَ المسلمين، ويفعلوا مِثْل ما فَعَل، إذا ترجَّح لديه الظنُّ أنّ في هذا منفعة المسلمين. ولا يجوز هذا الحمل إرادة السمعة

<sup>=</sup> إعلام النبي ﷺ بها في ذلك من الخير فقُتِل ». وانظر: «الأوسط» (١١/ ٣٠٠- وانظر: «الأوسط» (١١/ ٣٠٠- و ٧٠٧). وكلام الإمام أحمد في «مسائل صالح» (٢/ ٢٩٤) قال: «قلت: الأسير يَجِدُ السيف أو السلاح فيحمل عليهم؛ وهو لا يعلم أنّه لا ينجو، أعان على نفسه؟ قال: أما سمعْتَ قولَ عمر حين سأله الرجل فقال: إنّ أبي أو خالي ألقى بيده إلى التهلكة؟ فقال عمر: « ذلك اشترى الآخرة بالدنيا ».

وقال أبو داود في «مسائله» (٢٤٧): «سمعت أحمد بن حنبل يقول: إذا عَلِم أنه يوسَر فليقاتل حتى يُقْتل أحب إلي ". وقال: « لا يستأسر، الأسر شديد ». وقال أبو داود: سمعت أحمد بن حنبل سُئل عن الأسير إذا أسر؛ له أن يقاتلهم؟ قال: « إذا علم أنه يقوى بهم ».

<sup>(</sup>١) التوبة: ١١١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٠٧.

والاتصاف بالشجاعة، والله تعالى - أعلم -.

أقول: والأصل في هذا؛ التشاور والرجوع للقائد، فقد أمَر ربُّنا - تبارك وتعالى - رسولَه ﷺ بالمشاورة؛ فقد قال - سبحانه -: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ ﴾ (١)، وقال - سبحانه -: ﴿وَشَاوِرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ (٢).

### الخُيلاء في الحرب(٣)

عن جابر بن عتيك أنّ النبيَّ عَلَيْ كان يقول: « مِن الغَيرة ما يُحِبّ الله، ومنها ما يُبغِض الله، فأمّا التي يُعبها الله فالغَيرة في الريبة، وأمّا الغَيرة التي يُبغضها الله؛ فالغَيرة في غير ريبة، وإنّ مِن الخيلاء ما يُبغض الله، ومنها ما يُحبّ الله، فأمّا الخيلاء التي يُحب الله؛ فاختيالُ الرجل نفسَه عند القتال، واختيالُه عند الصدقة (١)، وأمّا التي يبغض الله فاختيالُه في البغي - قال موسى - والفخر »(٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٥٩.

<sup>(</sup>۲) الشورى: ۳۸.

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «سنن أبي داود» (كتاب الجهاد) (باب - ١١٤).

<sup>(</sup>٤) الاختيال في الصدقة: أن يُعطيَها طيبةً بها نفسه، فلا يَـستكثر، ولا يُبــالي بــها أعطــى، ولا يُعطي منها شيئاً إلاّ هو له مستقلّ. انظر «النّهاية» و «عون المعبود» (٧/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٢٦٥٩)، «صحيح سنن أبي داود» (الأمّ) (٢٣٨٨)، وابن حبان في «صحيحه» «التعليقات الجسان» (٤٧٤٢)، وانظر «الإرواء» (١٩٩٩).

#### التكبير عند الحرب(١)

عن أنس - رضي الله عنه - قال: « صبّع النبيّ ﷺ خيبرَ، وقد خرَجوا بالمساحِي (٢) على أعناقهم، فلمّا رأوه قالوا: هذا محمّد والخميس، محمّد والخميس، فلَجؤا إلى الحصن فرفع النبيّ ﷺ يديه، وقال: الله أكبر، خَرِبت خيبر، إنّا إذا نَزَلْنا بساحة قوم ﴿ فَسَآءَ صَبَاحُ ٱلنُذَرِينَ (٢) ﴾ (١).

### الغارة على الأعداء ليلاً

عن الصّعب بن جثّامة - رضي الله عنه - قال: مرّ النبيّ ﷺ بالأبواء - أو بودّان - فسُئل عن أهل الدار يُبيَّدون (٥) مِن المشركين، فيُصاب مِن نسائهم وذراريّهم، قال: هم منهم »(١).

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ٥٦).

<sup>(</sup>٢) المساحي: جمع مِسحاة، وهي المِجرفة من الحديد. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) الصافات: ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٩٩١ واللفظ له، ومسلم: ١٣٦٥ كتـاب النكـاح - ٨٧، ٨٧ (بـاب فضيلة اعتاق أمة ثم يتزوجها) نحوه.

<sup>(</sup>٥) أي: يُصابون ليلاً، وتبييت العدو: هو أن يُقصَد في الليل مِن غير أن يَعلم؛ فيُؤخَذ بغتـة، وهو البَيات. «النّهاية».

<sup>(</sup>٦) قال الحافط - رحمه الله -: «هم منهم أي في الحكم تلك الحالة، وليس المراد إباحة قتلهم بطريق القصد إليهم، بل المراد: إذا لم يمكن الوصول إلى الآباء إلا بوطء الذريّة، فإذا أصيبوا لاختلاطهم بهم، جاز قتلهم.

وسمْعتُه يقول: « لا حمى إلا لله ولرسوله » (١).

قال الإمام أحمد - رحمه الله -: « لا بأس بالبيات، ولا أعلم أحداً كَرِهَه  $^{(7)}$ .

### القتال أول النهار أو الانتظار حتى تُهُبّ الريح

عن صخر الغامديِّ - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ: « اللهمَّ بارِك لأمّتي في بُكورها (٢) وكان إذا بعثَ سريَّة أو جيشاً؛ بَعَثهُم من أوّل النهار، وكان صخرٌ رجلاً تاجراً، وكان يبعث تجارتَه مِن أوّل النّهار؛ فأثرى وكثُر مالُه» (١).

وعن جُبَير بن حَيَّة قال: « بَعَث عمُر النّاس في أفناء الأمصار يقاتلون المشركين فأسلم الهرمُزان ... وذكر الحديث إلى أن قال: فقال النعمان: ربما أشهدَك الله مثلها مع النبي عَلِيَّة فلم يُندِّمك ولم يُخْزِك ولكني شهْدتُ القتال مع رسول الله عليه كان إذا لم يقاتِل في أول النهار؛ انتظر حتى تهبّ الأرواح (٥) وتحضر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٠١٢ وهذا لفظه، ومسلم: ١٧٤٥ وتقدّم. قبال العلّامة العيني - رحمه الله - في «عمدة القباري»: «معناه: لا حمى لأحد يخصُّ به نفسه، وإنها هو لله ولرسوله، ولمن وَرِث ذلك عنه ﷺ من الخلفاء؛ للمصلحة الشاملة للمسلمين، وما يختاجون إلى حمايته ».

<sup>(</sup>٢) انظر «الفتح».

<sup>(</sup>٣) قال في «المرقاة» (٧/ ٤٥٤): « أي صَباحِها وأوّل نهارِها ...، وهو يـشمَل طلبَ العِلم والكّسب ».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي وأبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٢٠٧)، وانظر «المشكاة» (٣٩٠٨).

<sup>(</sup>٥) الأرواح: جمع ربح وأصله الواو ، لكن لما انكسر ما قبل الواو الساكنة انقلبت ياء والجمع يردُدُ الأشياء إلى أصولها... «الفتح».

الصلوات<sup>(۱)</sup> »<sup>(۱)</sup>.

ولا تعارُض بين هذا وما تقدّم مِن الغارة على الأعداء ليلاً، فهذا يختلف حسبها تقتضيه الحاجة، ويتطلّبه الحال، ويُقدّره القائد، والله - تعالى - أعلم.

# إذا ارتد على المقاتل سلاحه فقتكه فله أجره مرتين

عن سلَمة بنِ الأكوع - رضي الله عنه - قال: « لـمّـا كـان يـومُ خيبر، قاتـل أخي قتالاً شديداً مع رسول الله ﷺ، فارتـد عليه سيفه فقتلَه، فقـال أصحاب رسول الله ﷺ في ذلك، وشكّوا فيه؛ رجـل مـات في سِـلاحه، وشكّوا في بعض أمرِه.

قال سَلَمَة: فقفَل رسول الله ﷺ مِن خيبر، فقلتُ يا رسول الله اللهَ اللهُ أن أن أرجُزَ لك فأذِن له رسول الله ﷺ فقال: عمر بن الخطاب أعلم ما تقول، قال: فقلت:

والله لـــولا اللهُ مـــا اهتـــدَيْنا ولا تــــصدَّقْنا ولا صَـــلَينا فقال رسول الله ﷺ: صدَقْتَ.

وأنــــزِلَن ســــكينةً علينـــا وثبّــــتِ الأقــــدام إنْ لاقينـــا وأنـــزِلَن ســـكينةً علينا

قال: فلمَّا قضيتُ رَجَزِي قال رسول الله ﷺ: مَن قال هذا؟ قلت: قاله

<sup>(</sup>١) قال الحافظ - رحمه الله - : « في رواية ابن أبي شيبة: «وتزول الشمس» وهو بالمعنى.

<sup>(</sup>٢) انظر البخاري: ٣١٥٩، ٣١٦٠، وقد تقدّم الحديث بطوله.

أخي، فقال: رسول الله ﷺ يرحمُه الله، قال: فقلت يا رسول الله إنّ ناساً ليهابون الصلاة عليه يقولون: رجلٌ مات بسلاحِه، فقال رسول الله ﷺ: مات جاهداً عُجاهِداً.

قال ابن شهاب: ثمّ سألتُ ابناً لسلمةَ بنِ الأكوع. فحدَّثني عن أبيه مثل ذلك. غير أنّه قال: حين قُلت: إنّ ناساً يهابون الصلاة عليه، فقال رسول الله ﷺ: «كذبوا، ماتَ جاهداً مُجُاهداً، فله أجره مرّتين، وأشار بإصبَعَيْه »(١).

## من لهم ثواب الشهداء

هناك أصناف تُعدّ مِن شهداء الآخرة، كما في حديث مخارق - رضي الله عنه - عن النبيّ ﷺ في المقاتل دون ماله بلفظ : « قاتِل دون مالك حتى تكون من شهداء الآخرة » (٢).

فهؤلاء يُغسّلون(٢) ويُصلّي عليهم، ولهم أجر الشهداء في الآخرة، وهم:

١ - مَن قُتل دون دِيْنِه.

٢- المطعون<sup>(١)</sup>.

٣- الغريق.

٤- صاحب ذات الجنب(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٨٠٢، وأصله في البخاري: ٦٨٩١.

<sup>(</sup>٢) سيأتي تخريجه - إنْ شاء الله تعالى -.

<sup>(</sup>٣) إذ لا يُشرع غَسْل الشهيد قتيل المعركة، ولو اتفق أنه كان جُنُباً وانظر «أحكام الجنائز» (ص٥٥).

<sup>(</sup>٤) أي: الذي يموت في الطاعون.

<sup>(</sup>٥) الدُمّل الكبيرة، التي تظهر في باطن الجنب، وتَنْفَجر إلى داخل، وقلّما يسلم صاحبها. «النّهاية».

٥- المبطون(١).

٦- صاحب الحريق<sup>(٢)</sup>.

٧- الذي يموت تحت الهدم.

٨- المرأة تموت في نفاسها بسبب ولدها.

١٠- من قُتل دون ماله.

١١- من قُتِل دون أهله.

١٢- من قُتل دون دمه ونفسه ومظلمته.

١٣ - الموت بداء السِّلُّ.

#### وأدلَّة ذلك:

۱- عن جابر بن عتيك - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ قال: « الشهادة سبعٌ سوى القتل في سبيل الله، المطعون شهيد، والغَرِق شهيد، وصاحب ذات الجننب (۲) شهيد، والمبطون شهيد، وصاحب الحريق شهيد، والذي يموت تحت الهدم شهيد، والمرأة تموت بجُمْع شهيدة (۱) » (۰).

<sup>(</sup>١) من مات في البطن.

<sup>(</sup>٢) هو الذي يقع في حَرْق النار فيلتهب. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) تقدم، وانظر للمزيد - إن شئت - «فيض القدير».

<sup>(</sup>٤) أي تموت وفي بطنها ولد، أو تموت من الولادة، والمعنى: ماتت مع شيء مجموع فيها غير منفصل عنها. «فيض القدير» بحذف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٦٦٨)، وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٢٢٦١)، والنسائي «صحيح سنن النسائي» (١٧٤٢)، وانظر «أحكام الجنائز» (ص٥٥).

٢- عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عَلَيْ: « ما تَعُدُون الشّهيد فيكم؟ قالوا: يا رسول الله مَن قُتِل في سبيل الله فهو شهيد، قال: إنّ شُهداء أُمّتي إذاً لقليل، قالوا: فمَن هم يا رسول الله؟ قال: مَن قُتل في سبيل الله فهو شهيد، ومَن مات في الطّاعون فهو شهيد، ومَن مات في البطن فهو شهيد، ومَن مات في البطن فهو شهيد، ومَن مات في البطن فهو شهيد » (١).

٣- عن عُتبة بن عبد السُلمي - رضي الله عنه - عن النبي عَلَيْ قال: «يأتي الشهداء والمُتوَفَّون بالطاعون، فيقول أصحاب الطاعون: نحن شهداء، فيقال: انظروا، فإنْ كانت جِراحهم كجراح الشهداء تسيل دماً ريح المسك؛ فهم شُهداء، فيجدونهم كذلك »(٢).

٤- عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « الشهداء خمسة: المطعون، والمبطون، والغرق، وصاحب الهدم، والشهيد في سبيل الله » (٣).

٥- وعن راشد بن حبيش - رضي الله عنه -: « أنّ رسول الله عَلَيْ دخل على عبادة بن الصامت يعوده في مرضه، فقال رسول الله عَلَيْ: أتعلمون مَن الشهيد مِن أمّتي؟ فأرَمَّ (١) القوم، فقال عبادة: ساندوني. فأسندوه، فقال: يا رسول الله! الصابرُ المحتسبُ. فقال رسول الله عَلَيْ: إنّ شهداء أمّتي إذاً لقليلٌ، القتلُ في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٩١٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد، والطبراني في «الكبير» بسند حسن، وحسنه شيخنا - رحمه الله - بشواهده كما في «أحكام الجنائز» (ص٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٨٢٩، ومسلم: ١٩١٤.

<sup>(</sup>٤) أي: سكتوا ولم يجيبوا. «النّهاية».

سبيل الله - عزّ وجلّ - شهادةٌ، والطاعونُ شهادة، والغَرق شهادة، والبَطْنُ شهادة، والبَطْنُ شهادة، والبَطْنُ شهادة، والنَّفساء يجرُّها ولدها بسَرَرِه (١) إلى الجنّة، والحَرِق، والسِّلُ (٢).

٦- وعن عبد الله بن عمرو - رضي الله عنهما- قال: « سمعْتُ رسول الله ﷺ يقول: مَن قُتِل دون ماله فهو شهيد »(٣).

٧- وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « جاء رجل إلى رسول الله ﷺ، فقال: يا رسول الله ﷺ مالك، فقال: يا رسول الله، أرأيت إنْ جاء رجل يريد أخذ مالي؟ قال: فلا تُعطِه مالك، قال: أرأيت إنْ قَتَلني، قال: فأنت شهيد، قال: أرأيتَ إنْ قَتَلني، قال: فأنت شهيد، قال: أرأيتَ إنْ قَتَلني، قال: هو في النار » (١٠).

٨- وعن مخارق - رضي الله عنه - قال: « جاء رجل إلى النبيّ عَلَيْ فقال: الرجل يأتيني فيريد مالي؟ قال: ذكّره بالله، قال: فإن لم يَذْكُر؟ قال: فاستعن عليه مَن حولك مِن المسلمين، قال: فإنْ لم يكن حولي أحَدٌ مِن المسلمين؟ قال: فاستعن عليه السلطان، قال: فإنْ نأى السلطان عنّي ( وعَجِل عليّ )؟ قال: قاتِل دون مالك؛ حتى تكون من شهداء الآخرة، أو تمنع مالك »(٥).

<sup>(</sup>١) ما يُقطع من سُرّة المولود.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد بإسناد حسن، وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٩٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٤٨٠، ومسلم: ١٤١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٤٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه النسائي وأحمد، والزيادة له وسنده صحيح على شرط مسلم، وانظر «أحكام الجنائز» (ص٧٥).

٧- وعن سويد بن مقرّن - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « من قُتل دون مظلمته فهو شهيد »(١).

٨- وعن سعيد بن زيد - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « مَن قُتل دون ماله فهو شهيد، ماله فهو شهيد، ومن قُتل دون دينه فهو شهيد، ومن قُتل دون دينه فهو شهيد، ومَن قُتِل دون دمه فهو شهيد » (١٠).

#### ماذا يجد الشهيد من مسّ القتل

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « ما يجـدُ الـشهيد من مسّ القَرْصَة » (٣).

#### فضل الحرب في البحر

عن أمّ حرام - رضي الله عنها - عن النبيّ ﷺ أنه قال: « المَائِدُ<sup>(١)</sup> في البحر الذي يُصيبُه القيء له أجرُ شهيد، والغَرِقُ له أجرُ شهيدين » (٥٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي وصححه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٤١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود والنسائي والترمذي وصححه، وأحمد، وانظر «أحكام الجنائز» (ص٥٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي «صحيح سنن الترمذي» (١٣٦٢)، وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٢٢٦٠)، والنسائي «صحيح سنن النسائي» (٢٩٦٣)، وانظر «الصحيحة» (٩٦٠).

<sup>(</sup>٤) المائد: هو الذي يُدارُ برأسه من ريح البحر واضطراب السّفينة بالأمواج. «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢١٧٧)، وحسنه شيخنا الألباني - رحمه الله -في «الإرواء» (١١٩٤).

# في زيادة الأجر للمجاهدين(١) عند الإخفاق(٢):

عن عبد الله بن عمرو- رضي الله عنها -: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: « ما مِن غازية تغزو في سبيل الله، فيصيبون غنيمةً ؛ إلاَّ تعجَّلوا ثُلُثَي أجرهِم مِن الآخرة، ويبقى لهم التُّلُث، فإنْ لم يصيبوا غنيمةً ؛ تمَّ لهم أجرهم »(٣).

وفي لفظ: « ما مِن غازية أو سريّة؛ تغزو فتغنم وتسلم؛ إلاّ كانوا قد تعجّلوا ثُلثُي أُجورِهم، وما من غازيةٍ أو سريّة تخفق وتُصاب؛ إلاّ تم أُجورهم »(١).

ظاهر هذا الحديث أنَّ مَن غزا فغنِم؟ نَقَصَ أَجرُ جهادِه - كها ذهب إلى ذلك قوم -، وليس معنى ذلك كذلك عند أهل العلم والتحقيق، بل أجرُ الجهاد كاملٌ لكلِّ واحدٍ منهم، بفضل الله - تعالى -، وإنّها يفترقون في زيادة الأجر فوق ثوابِ الجهاد؛ فأمّا مَن غَنِم، فقد حَصَل له في الحال من السرور، ونشاط النفس بالظهور والغُنْم، ما يَدْفعُ عنه آثارَ الجهد في الغزو، وتخلّف المال في النفقة، ونحو ذلك ممّا تفترق فيه حالُه مِنْ حال مَنْ غزا فلم يُصبْ شيئاً، ولا عفَّى على كدِّه ونفقته خَلَفٌ، فلهؤلاء زيادة أجرٍ فوق أجر الجهاد، مِن حيثُ تضاعُفِ آثار الجهدِ والكرب بفوت المغنم، كما يُؤجَر مَن أصيب بجهدٍ في نفسه، أو تَلفِ شيءٍ مِن ماله، وذلك أنَّ حالهم بالإضافة إلى مَن غَنِمَ حالُ مَن أُصيب بفوتِ مثل ذلك.

<sup>(</sup>١) هذا العنوان وما يتضمنه من «الإنجاد» (١/ ٨٧). بزيادة وتصرُّف.

 <sup>(</sup>۲) قال أهل اللغة: الإخفاق: أن يغزوا فلا يغنموا شيئاً، وكــذلك كــل طالــب حاجــة إذا لم
 تحصُل فقد أخفَق، ومنه أخفق الصائد: إذا لم يقع له صيد «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٩٠٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٩٠٦.

فعلى نحو هذا تترتَّبُ زيادةُ الأجر لَمِن لم يغنم، ويَتَّصِفُ مَنْ غَنِمَ؛ بنقصان الأجر إذا أضيف أجرُه في ذلك؛ إلى الحَظِّ الذي زِيدَ في ثواب مَنْ لم يغنم، والله أعلم.

... وأدلُّ دليلٍ في ذلك وأوضحه: قوله ﷺ - وقد ذكر ما فضَّله الله - تعالى - به، وخصَّه من كَرمِه -: « أُعطيتُ خساً لم يُعطهنَّ أحدٌ قبلي؛ كان كلُّ نبيٍّ يُبعث إلى قومه خاصَّة، وبُعثتُ إلى كلِّ أحر وأسود، وأُحِلَّت لي الغنائم، ولم تَحِلَّ لأحدٍ قبلي »... الحديث؛ ثبت في «الصحيحين»: البخاري ومسلم (١) ».

فلو كانت الغنيمة تُحبطُ أجر الجهاد أو تُنْقِصه، ما كانت فضيلة، وهذا ظاهر».

قلت: إنَّ أَجْر مَن أَخفَق ومَنْ غَنِم؛ لا يعلمه إلا الله - تعالى -، وكذا الأجر الكامل وثلثاه، وفي كُلِّ خيرٌ، وجزالةُ مثوبة، ولكنَّ المراد من الحديث تحفيز هِمّةِ مَن لم يغنَموا؛ بها لهم عند الله - تعالى -؛ فحين يَعْلَم مَن أَخفَق أَنَّ له ما هو أفضل من الغنيمة - وهو الأجر المُدَّخرُ عند الله تعالى -؛ كان ذلك سبيلاً للمزيد مِن الصبر والاحتساب.

وفي مِثل هذا قال رسول الله ﷺ: ﴿ لَيَـوَدَّنَّ أَهـل العافيـة يـومَ القيامـة؛ أنَّ جلودهم قُرضت بالمقاريض؛ مَّا يَرَوْن مِن ثواب أهل البلاء »(١).

وعن أبي سعيد - رضي الله عنه -: « أنه دخَل على رسول الله ﷺ وهو مؤعوكٌ عليه قَطيفَةٌ، فوضَع يدَه فَوْقَ القَطيفَةِ، فقال: ما أشَدَّ حُمَّاك يا رسول الله!

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٣٥، ٤٣٨، ومسلم: ٥٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، وغيره، وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (٢٠٠٦).

قال: إنَّا كذلك يُشَدَّدُ علينا البَلاءُ، ويضاعَفُ لنا الأَجْرُ. ثمّ قال: يا رسول الله! مَنْ أشدُّ الناس بلاءً؟ قال: الأنبياءُ. قال: ثمّ مَنْ؟ قال: العُلماءُ. قال: ثمّ مَنْ؟ قال: الصالحِونَ، وكان أحدُهم يُبتلى بالقَمْلِ حتى يَقْتُلَه، ويُبْتلى أحدُهم بالفقر حتى ما يجدَ إلا العباءة يلبَسُها، ولَأَحدُهم كان أشدَّ فَرَحاً بالبلاءِ مِنْ أحدِكُم بالعطاء »(١).

والشاهد فيه: « إنَّا كذلك يُشدَّد علينا البلاء، ويُضاعف لنا الأجر ».

فإذا قُلنا إنَّ الإخفاق مِن البلاء، فإنَّ فيه زيادةَ الأجر والثواب. والله - تعالى - أعلم بالصواب.

قال الإمام النّووي - رحمه الله - في «شرحه» (١٣/ ٥٧): « وأمّا معنى الحديث: فالصواب الذي لا يجوز غيره، أنَّ الغزاة إذا سَلِموا أو غنموا؛ يكون أجْرُهم أقلّ مِن أجرِ مَن لم يَسلَم أو سَلِم ولم يَغنم، وأنّ الغنيمة هي في مقابلة جُزء مِنْ أجرِ غزوهم، فإذا حَصَلَت لهم فقد تعجَّلوا ثُلُثي أجرِهم المترتِّب على الغزو، وتكون هذه الغنيمة مِنْ جملة الأجر، وهذا موافقٌ للأحاديث الصحيحة المشهورة عن الصحابة كقوله: « مِنّا مَن مات ولم يأكل مِن أجرِه شيئاً، ومِنّا من أينعَت له ثمرتُه فهو يهدبها » أي: يجتنيها. فهذا الذي ذَكَرْنا هو الصواب، وهو ظاهر الحديث ولم يأت حديث صريح صحيح يخالِفُ هذا؛ فتعيّن حَمْلُه على ما ذكرُنا…».

قلت: وكلام الإمام النّووي - رحمه الله - هو الأرجح لدلالة النصوص على ذلك، ويؤيد هذا ما ثبّت عن عائشة - رضي الله عنها - أنّها قالت: « أُهْدِيَتْ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه، وغيره، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (٣٤٠٣).

لرسولِ الله ﷺ شاةً، قال: اقْسِميها، فكانت عائشةُ إذا رَجَعَتِ الخادِمُ تقولُ: ما قالوا؟ تقولُ الخادم: قالوا: بارَكَ الله فيكُم، فتقول عائشةُ: وفيهِمْ بارَكَ الله، نردُّ عليهم مثلَ ما قالوا، ويبقى أَجْرُنا لنا »(۱).

# هل يسلم المجاهد نفسه للأسر (٢)؟

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « بعث رسول الله ﷺ عشَرة رهط (") سريّة عيناً، وأمَّر عليهم عاصم بن ثابت الأنصاري - جدَّ عاصم بن عمر بن الخطاب - فانطلقوا، حتى إذا كانوا بالهَدَأة - وهو بين عُسْفَانَ ومكة - ذُكِروا لحِيِّ من هُذَيْل، يقال لهم بنو لحِيّانَ (١٠)، فَنَفروا لهم قريباً من مائتي رجل كلُّهم رام، فاقتصُّوا آثارَهم حتى وجدوا مأكلهم تمراً، تَزَوَّدوه مِن المدينة، فقالوا: هذا تمرُ يثرب.

فاقتصُّوا(°) آثارهم، فلمَّا رآهم عاصمٌ وأصحابُه لجئوا إلى فَدْفَدِ (١)، وأحاط بهم القوم، فقالوا لهم: انزِلوا وأعطونا بأيديكم، ولكم العهدُ والميثاقُ ولا نَقْتُل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن السني من طريق النسائي بسند جيِّد، وانظر «الكَلِم الطيب» (٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) هذا العنوان مُقتبس من "صحيح البخاري" (كتاب الجهاد) (باب - ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) الرهط مِن الرجال ما دون العشرة، وقيل إلى أربعين، ولا يكون فيهم امرأة، ولا واحدَ له من لفظه. «عمدة القاري» (١٤/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) بكسر اللام، وقيل بفتحها.

<sup>(</sup>٥) أي: اتَّبَعوها.

 <sup>(</sup>٦) قال الحافظ - رحمه الله -: « هي الرابية المشرِفة، قال ابن الأثير: هو الموضع المرتفع، ويُقال
 الأرض المستوية، والأول أصح »

منكم أحداً.

فقال عاصم بن ثابت - أمير السريّة -: أمّا أنا فوالله لا أنول اليوم في ذمّة كافر، اللهم أخبر عنّا نبيّك، فرموهم بالنَّبْل، فقتلوا عاصماً في سبعة، فنوَلَ إليهم ثلاثة رهط بالعهد والميثاق، منهم خُبَيْبٌ الأنصاريّ، وابن دَثِنَةَ ورجلٌ آخر، فلمّا استمكنوا منهم أطلقوا أوتارَ قِسِيِّهم (۱) فأوثقوهم.

فقال الرجل الثالث: هذا أول الغدر، والله لا أصحبُكم، إنّ لي في هؤلاء لأُسوةً - يريد القتلى - فجرّروه وعالجوه على أن يصحبَهم فأبى، فقتلوه، فانطلقوا بخبيب وابن دَثِنة؛ حتى باعوهما بمكّة بعد وقعة بدر، فابتاع خبيباً بنو الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف، وكان خبيبٌ هو قَتَل الحارث بن عامر يوم بدر، فلبِث خبيبٌ عندهم أسيراً. فأخبرني عبيد الله بن عِياض أنّ بنت الحارث أخبرته فلبِث خبيبٌ عندهم أسيراً. فأخبرني عبيد الله بن عِياض أنّ بنت الحارث أخبرته أنّهم حين اجتمعوا؛ استعار منها موسى يَسْتَحِدُّ بها(٢) فأعارته، فأخذ ابناً لي وأنا غافلةٌ حين أتاه.

قالت: فوجدته مُجُلِسَه على فخذه والموسى بيده، ففزعْت فزعة عَرفها خبيب في وجهي، فقال: تخشَيْن أنْ أقتلَه؟ ما كنت لأفعل ذلك.

والله ما رأيت أسيراً قطُّ خيراً من خبيب، والله لقد وجدتُ ه يوماً يأكل من قطف عِنَبٍ في يده، وإنّه لموثَقٌ في الحديد وما بمكَّةَ مِن ثمر. وكانت تقول إنّه لَرِزق من الله رَزَقَه خُبَيباً.

<sup>(</sup>۱) جمع قوس.

<sup>(</sup>٢) يستجِدُّ بها: مِن الاستحداد، وهو حلْق شعر العانة، وهو استفعال مِن الحديد. «عمدة القاري».

فلمّا خرجوا مِن الحرَم ليقتلوه في الحِلّ، قال لهم خُبَيب: ذروني أركع ركعتين، فتركوه فركَع ركعتين ثمّ قال: لولا أنْ تظنّوا أنّ ما بي جَزَع (١) لطوّلتُها، اللهم أحْصِهِم عَدَداً (٢).

ولست أبالي حين أُفْتَلُ مسلماً على أي شِيقٌ كان لله مصرعي وذلك في ذات الإله وإنْ يَشَا يُبارِك على أوصال (٣) شِلْوِ (١) مُمَرَّع (٥)

فقتله ابن الحارث، فكان خبيبٌ هو سنَّ الركعتين لكل امرئ مُسلم قُتِلَ صَبْراً (١)، فاستجاب الله لعاصم بن ثابتٍ يوم أصيب. فأخبَر النبيُّ ﷺ أصحابَه خَبَرَهم وما أُصِيبُوا، وبعَث ناسٌ من كُفّار قريش إلى عاصم حين حُدِّثوا أنّه قُتِل ليُؤْتَوا بشيء منه يُعْرَف، وكان قد قَتَل رجلاً مِن عظائهم يوم بدر، فبُعِث على عاصمٍ مِثْلُ الظُّلة (٧) مِن الدَّبْرِ (٨) فَحَمَتْه (١) من رسولهم، فلم يقدروا على أن يقطعوا

<sup>(</sup>١) الجزع: نقيض الصبر.

<sup>(</sup>٢) دعا عليهم بالهلاك استِئصالاً، أي: لا تُبْقِ منهم أحداً. «عمدة القاري».

<sup>(</sup>٣) الأوصال: جَمْع وَصل، وهو العضو.

<sup>(</sup>٤) الشُّلو - بكسر المعجمة -: الجسد، وقد يطلق على العضو، ولكن المرادبه هنا الجسد.

<sup>(</sup>٥) المرَّع: الْقطَّع.

<sup>(</sup>٦) قال في «النّهاية»: « ... وكلّ من قُتل في غير معركة، ولا حَرْب، ولا خطأ، فإنّه مقتولٌ صبراً».

<sup>(</sup>٧) الظُلَّة: السَّحابة.

<sup>(</sup>٨) الدَّبر - بفتح المهملة وسكون الموحَّدة -: الزنانبير، وقيل ذكور النحل، ولا واحد لـه مـن لفظه. «الفتح».

<sup>(</sup>٩) مَنَعتْه منهم.

### مِنْ لحمه شيئاً »(١)

قال العلامة العيني - رحمه الله - في «عمدة القاري» (٢٩٤/١٤): « في نزول خُبَيبٍ وصاحبِه، جواز أن يَسْتأسر الرجل<sup>(٢)</sup>.

قال المهلّب: إذا أراد أن يأخذ بالرخصة في إحياء نفسه؛ فعَل كفِعل هـؤلاء، وعن الحَسن لا بأس أن يَستأسِر الرجَل إذا خاف أن يُعلَب. وقال الثوريُّ: أكره للأسير المسلم؛ أن يُمكِّن مِن نفسه إلا مجبوراً، وعن الأوزاعي: لا بأس للأسير المسلم أن يأبى أن يُمكِّن مِن نفسه، بل يأخذ بالشدة والإباء مِن الأسر والأَنفة؛ من أن يجري عليه مَلِكٌ كافر - كما فعَل عاصم - ».

قلت: والأسير هو الذي يرجِّح مصلحته، ويُقرِّر أمْرَه، بحسب يقينه وعزمه وما يشاهده، والشاهد يرى ما لا يرى الغائب، وقد قال ﷺ: «ليس الخبر كالمعاينة »(").

## من ركع ركعتين عند القتل

للحديث المتقدم وفيه:

« فلمّا خرجوا مِن الحرَم ليقتلوه في الحِلّ، قال لهم خُبَيب: ذروني أركع ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٠٤٥، ٣٩٨٩، ٤٠٨٦.

<sup>(</sup>٢) أي: يُسْلِم نفسه للأسر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد وغيره، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «تخريج الطحاوية» بـرقم (١٠٤)، وقال شيخنا - رحمه الله - في «هداية الرواة» (٥٦٧٠): « حديث صحيح، صحّحه ابـن حبان وكذا صحّحه الحاكم ووافقه الذهبي ».

ركعتين، فتركوه فركَع ركعتين ثمّ قال: لـولا أنْ تظنّوا أنّ مـا بي جَـزَع لطوّلتُها، اللهم أحْصِهِم عَدَداً.

ولست أبالي حين أُقْتَلُ مسلماً على أي شِتِّ كان لله مصرعي وذلك في ذات الإله وإنْ يَشَأْ يُبارِك على أوصال شِلْوٍ مُمَنَّعِ

فقتَله ابن الحارث، فكان خبيبٌ هو سنَّ الركعتين لكـل امـرئ مُـسْلم قُتِـلَ صَبْراً ».

### استقبال الغزاة<sup>(١)</sup>

عن ابن أبي مُليكة قال: قيال ابن النزبير لابن جعفر - رضي الله عنهم -: أتذكر إذ تلقينا رسول الله عَيْلِيُ أنا وأنت وابن عبّاس؟ قيال: نعم، فحَمَلَنا وتركك»(٢).

وعن السائب بن يزيد - رضي الله عنه - قال: « أَذْكُرُ أَنِّي خَرَجْتُ مع الغِلَمان إلى ثنيّة الوداع؛ نتلقّى رسول الله ﷺ »(٢٠).

## مراسلة المجاهدين والديهم وأهليهم

يُشرَع للمجاهدين مراسلة، والدِيهم وأهلِيهم، لتذكيرِهم بالله، وطَلَبِ الدعاء منهم.

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد والسِّير) (باب - ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣٠٨٢، ومسلم: ٢٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٣٠٨٣، ٤٤٢٦.

عن ابن عباس - رضي الله عنها - قال: « إني لأرى لجواب الكتاب حقّاً كردِّ السلام » (۱).

وجاء في «مجموع الفتاوى» (٤٨/٢٨) - بحذف -: « مِنْ أَحمدَ بن تيمية إلى الوالدة السعيدة، أقرَّ الله عينيها بنعمه، وأسبَغ عليها جزيل كَرَمِه، وجعَلَها مِن خِيار إمائه وخَدَمِه.

سلام الله عليكم، ورحمة الله وبركاته.

فإنًّا نَحْمَد إليكم الله الذي لا إله إلا هو، وهو للحمد أهل، وهو على كل شيء قدير. ونسأله أن يصليَّ على خاتَم النبيين، وإمام المتقين، محمّد عبده ورسولِه - صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليمً -.

كتابي إليكم عن نِعَم مِن الله عظيمة، ومِنَن كريمة، وآلاء جسيمة نشكر الله عليها، ونسأله المزيد مِنْ فضله، ونِعَمُ الله كلَّما جاءت في نمو وازدياد، وأياديه جلَّت عن التعداد، وتعلمون أنَّ مقامنا الساعة في هذه البلاد، إنَّما هو لأمور ضرورية؛ متى أهملناها فسَد علينا أمْر الدين والدنيا.

ولسنا والله مختارين للبعد عنكم، ولو حَمَلَتْنا الطيور لسِرنا إليكم، ولكن الغائب عذره معه، وأنتم لو اطلعتم على باطن الأصور، فإنّكم - ولله الحمد - ما تختارون الساعة إلا ذلك، ولم نعزِم على المقام والاستيطان شهراً واحداً، بل كلّ يوم نستخير الله لنا ولكم، وادعوا لنا بالخِيرة (٢)، فنسأل الله العظيم أن يَخيرَ لنا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في « الأدب المفرد » انظر «صحيح الأدب المفرد » (٨٥٠).

 <sup>(</sup>٢) انظر - إن شئت - لمعرفة الفَرقَ بين الخِيْرة - بسكون الياء - والخِيرَة - بفتح الياء «النّهاية»
 (باب الخاء مع الياء) كلمة (خير).

ولكم وللمسلمين ما فيه الخِيَرة، في خيرٍ وعافية.

ومع هذا فقد فتَح الله مِن أبواب الخير والرحمة، والهداية والبركة، ما لم يكن يخطر بالبال، ولا يـدور في الخيال، ونحن في كـل وقـت مهمومـون بالـسفر، مستخيرون الله - سبحانه وتعالى -.

فلا يظنّ الظانُّ أنّا نُؤثِر على قُربكم شيئاً مِن أمور الدنيا قطّ، بل ولا نُؤثِر مِن أمور الدنيا قطّ، بل ولا نُؤثِر مِن أمور الدين ما يكون قربكم أرجح منه، ولكن ثَمّ أمورٌ كِبار، نخاف النضرر الخاصّ والعامّ مِن إهمالها. والشاهد يرى ما لا يرى الغائب.

والمطلوب، كثرةُ الدعاء بالخِيرَة، فإنّ الله يَعلم، ولا نعلم ويَقْـدِر ولا نَقْـدِر. وهو علّام الغيوب.

والتاجر يكون مسافراً فيخاف ضياع بعض مالِه فيحتاج أن يقيم حتى يستوفيه، وما نحن فيه أمر يَجِلّ عن الوصف، ولا حول ولا قوة إلا بالله، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته كثيراً كثيراً، وعلى سائِر مَنْ في البيت مِن الكبار والصغار، وسائِر الجيران والأهل والأصحابِ واحداً واحداً، والحمد لله رب العالمين. وصَلّى الله على محمّد وآله وصحبه وسلَّم تسليماً ».

#### انتهاء الحرب<sup>(۱)</sup>

تنتهي الحرب بأحد الأمور الآتية:

١- إسلامِ المحاربين أو إسلامِ بعضهم، ودخولِهم في دين الله، وفي هذه الحال يُصبحون مسلمين، ويكون لهم ما للمسلمين، وعليهم ما عليهم مِن

<sup>(</sup>١) عن «فِقه السنّة» (٣/ ٤٤٢) بتصرف.

الحقوق والواجبات.

٢- طلبِهم إيقاف القتالِ مدة معينة، وحينئذ يُحقق القائد الاستجابة إلى ما طلبوا، [ إنْ رأى المصلحة في ذلك ] كما فعَل ذلك رسول الله ﷺ في صلح الحديبية.

٣- رغبتِهم في أن يبقوا على دينهم، مع دفع الجزية، ويتم بمقتضى هذا عقد الذّمة بينهم وبين المسلمين.

٤- هـزيمتِهم، وظَفَرِنا بهـم، وانتـصارِنا عليهم، وبهـذا يكونـون غنيمـةً
 للمسلمين.

٥- وقد يحدُث أن يطلب بعض المحاربين الأمان (١)، فيُجاب إلى ما طلَب، وكذلك إذا طلَب الدخول في دار الإسلام.

# لا يجوزُ نزْعُ ثيابِ الشهيد التي قُتل فيها(٢)

لا يجوز نزْعُ ثيابِ الشهيدِ التي قُتل فيها، بل يُدفن وهي عليه لقولهِ ﷺ في قتل أُحُد: «زمِّلوهم في ثيابهم»(٢)، وفي رواية له: « زمِّلوهم بدمائهم » (١).

استحباب تكفين الشهيد بثوبٍ واحدٍ أو أكثر فوق ثيابهِ(١)

يُستحبُّ تكفينُ الشّهيد بثوبٍ واحدٍ أو أكثر فوقَ ثيابهِ.

<sup>(</sup>١) وله شروطه وضوابطه، وسيأتي بإذن الله - تعالى -.

<sup>(</sup>٢) انظر «أحكام الجنائز» (ص٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد، وانظر أحكام الجنائز (ص٨٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد والنسائي «صحيح سنن النسائي» (١٨٩٢)، وانظر أحكام الجنائز (ص٠٨).

فعن شَدّاد بن الهاد: « أنّ رجلاً من الأعراب، جاء إلى النبي عَلَيْ ف آمن به واتّبعَه، ثمّ قال: أُهاجرُ معك، فأوصى به النبي عَلَيْ بعض أصحابه، فلمّا كانت غزوة [خَيْبر] غَنِمَ النبي عَلَيْ [فيها] شيئاً، فَقَسم، وَقَسَمَ له، فأعطى أصحابه ما قَسَم له، وكان يرعى ظَهْرَهم، فلمّا جاءهم دفعوه إليه، فقال: ما هذا؟ قالوا: قَسَم لك النبي عَلَيْ .

فأخذه فجاء به إلى النبي عَلَيْ فقال: ما هذا؟ قال: فَسَمْتُه لك، قال: ما على هذا اتَّبعْتُك، ولكن اتَّبعْتُك على أن أرمى إلى ههنا - وأشار إلى حَلْقهِ - بسهمٍ فأموتَ، فأدخلَ الجنّة، فقال: إن تَصدُقِ الله يَصْدُقْك.

فَلَبِثُوا قليلاً، ثمّ نهَضُوا في قتال العَدُوِّ، فأَي به النبي ﷺ يُحْمَل، قـد أصـابه سهمٌ حيث أشار، فقال النبي ﷺ أهو هو؟ قالوا: نعم، قال: صدَق الله فصدَقَه.

ثمّ كفَّنه النبيّ ﷺ في جُبَّةِ النبيّ ﷺ، ثمّ قدَّمه فصلَّى عليه، فكان فيها ظَهرَ مِن صلاتِهِ: اللهمَّ هذا عبدك، خرج مهاجراً في سبيلك، فقُتِل شهيداً، أنا شهيدٌ على ذلك »(١).

وعن الزُّبَير بن العَوّام - رضي الله عنه - قال: « لـمّا كان يومُ أُحُد؛ أقبَلتِ امرأةٌ تسعى، حتى إذا كادت أن تُشرِف على القتلى، قال: فكرِهَ النبيّ ﷺ أن تَراهم، فقال: المرأة المرأة المرأة !

قال: فتوسَّمْتُ أنها أمّي صفيّةُ، فخرجْتُ أسعى إليها، فأدْركْتُها قبل أن

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق والنسائي «صحيح سنن النسائي» (١٨٤٥) والحاكم وغيرهم وصححه شيخنا رحمه الله في «أحكام الجنائز» (ص٨١).

تنتهي إلى القتلى، قال: فَلَدَمَتْ (١) في صدري، وكانت امرأة جَلْدة، قالت: إليك لا أرضَ لك، فقلتُ: إن رسولَ ﷺ عَزَمَ عليك، فَوقَفتْ، وأخرجَتْ ثوبين معها، فقالت: هذان ثوبانِ جئتُ بهم لأخي حزَة، فقد بلغني مقتله، فكفّنه فيهما.

قال: فجئنا بالثوبين لِنُكفِّن فيهما حمزة، فإذا إلى جَنْبهِ رجلٌ من الأنصار قتيل، قد فُعل بهِ كما فُعل بحمزة، فوجدنا غضاضة (٢) وحياءً، أن نُكفِّن حمزة في ثوبين، والانصاريُّ لا كَفنَ له، فقلنا: لحمزة ثوبٌ، وللأنصاريُّ ثـوبٌ، فقـدَّرناهما فكان أحدُهما أكبرَ مِن الآخر، فأقرَعْنا بينهما، فكفَّنا كلَّ واحدٍ منهما في الثوبِ الذي صار له "٢).

# لا يُشْرَعُ غَسْلُ الشهيد قتيلِ المعركة ولو كان جُنُباً (1)

لا يُشْرع غسْل الشهيد قتيل المعركة، ولو كان جُنُباً، وفي ذلك أحاديث:

الأول: عن جابرٍ قال: « قال النبي ﷺ: ادفنوهم في دمائهم - يعني يوم أحد - ولم يَغْسِلُهم »(٥).

<sup>(</sup>١) أي: ضربت ودفعت.

<sup>(</sup>٢) الغضاضة: العيب والمنقصة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد - والسياق له بسند حسَن - والبيهقي وسنده صحيح وانظر «أحكام الجنائز» (ص٨١).

<sup>(</sup>٤) انظر «أحكام الجنائز» (ص٧٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ١٣٤٦. وفي رواية «وقال: أنا شهيدٌ على هؤلاء، وأمَر بدفنهم بدمائهم، ولم يُصلِّ عليهم، ولم يُعسّلهم»، البخاري: ١٣٤٧.

وفي رواية: فقال: « أنا شهيدٌ على هؤلاء، لُقُوهم في دمائهم، فإنه ليس جريح يُجرح [في الله] إلا جاء وجرحه يوم القيامة يدْمي، لونُه لونُ الدم، وريحهُ ريحُ المسك »(١).

وفي رواية: «لا تغْسِلوهم، فإنّ كلّ جرحٍ يفوح مِسْكاً يوم القيامة، ولم يُصلُّ عليهم»(٢).

الثاني: عن أبي بَرْزَةَ - رضي الله عنه -: « أنّ النبيّ ﷺ كان في مغْزى له، فأفاءَ اللهُ عليه، فقال لأصحابه: هل تفقدون مِن أحدٍ؟ قالوا: نعم، فلاناً، وفلاناً، وفلاناً، ثمّ قال: هل تفقدون مِن أحدٍ؟ قالوا: لا: قال: لكنّي أفقد جُليْبِيباً، فاطلُبوه.

فطُلب في الفتلى، فوجدوه إلى جَنْبِ سبعةٍ قد قَتَلهم، ثمّ قتلوه! فأتى النبيُّ فطُلب في الفتلى، فوجدوه إلى جَنْبِ سبعةٍ قد قَتَلهم، ثمّ قتلوه! هذا منِّي، وأنا منه، هذا منِّي، وأنا منه، هذا منِّي، وأنا منه، قال: فَوَضَعه على ساعِدِيْه، ليس له إلاّ ساعدا(") النبي ﷺ قال: فحُفر له ووُضِع في قبره، ولم يَذْكُر غَسْلاً "(1).

الثالث: عن أنس: « أنّ شهداء أُحُد لم يُغَسَّلوا، ودُفنوا بدمائهم، ولم يصلِّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» وابن أبي شيبة في «المصنف» وغيرهما وانظر «أحكام الجنائز»، (ص٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» وغيره وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٣/ ١٦٤). « « أن ما كر ما در المراد المراد المراد المراد الله على الله الله الله المراد ال

<sup>(</sup>٣) أي: لم يكن له سرير إلا ساعدي النبي ﷺ، وهـي روايـة ثابتـة، انظـر «أحكـام الجنـائز» (ص٧٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ٢٤٧٢.

عليهم [غير حمزة] » (١).

الرابع: عن عبد الله بن الزُّبير في قصة أُحُدِ واستشهاد حنظلَة بن أبي عامر، قال: « فقال رسول الله ﷺ: إنَّ صاحِبَكم تَغسِلُه الملائكةُ، فاسألوا صاحِبَته، فقال رسول الله ﷺ: لذلك غسَّلتُهُ الملائكة »(").

الخامس: عن ابن عباس قال: «أصيبَ حمزةُ بن عبد المطّلب، وحنظلةُ بن الخامس: عن ابن عباس قال: «أصيبَ حمزةُ بن عبد المطّلب، وحما جُنُبٌ (١٠)، فقال رسول الله ﷺ: رأيتُ الملائكةَ تُغَسِّلُهما »(٥).

قال شيخنا - رحمه الله- في «أحكام الجنائز» (ص٥٧):

« واعلم أن وجه دلالة الحديث على عدم مشروعية غَسُل الشهيد الجنبِ؟ هو ما ذكره الشافعيةُ وغيرهُم؛ أنه لو كان واجباً لما سَقَطَ بغسل الملائكة، ولأَمرَ النبيُّ عَلَيْ بغسلِه، لانّ المقصودَ منه تعبُّدُ الآدميِّ به، انظر «المجموع» (٥/ ٢٦٣) و «نيل الأوطار» (٢٦/٤)».

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود والزيادة لـ وللحاكم والترمذي وحسنه، وغيرهم وانظر «أحكام الجنائز» (ص٧٣).

<sup>(</sup>٢) هو الصوتُ الذي تفْزَعُ منه، وتخافه من عدوّ. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في «صحيحه»، والحاكم، والبيهقي بإسناد جيد، وانظر «أحكام الجنائز» (ص٧٤).

<sup>(</sup>٤) كذا في «السنن والآثار» للبيهقي، وفي «معجم الطبرانيّ الكبير» «جُنُبان».

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبرانيّ في «الكبير» وإسناده حسنٌ، كها قـال الهيثمــي في «المجمــع» (٣ / ٢٣). وانظر «أحكام الجنائز»، (ص٧٥).

## أين يُدفن الشهيد(١)

عن جابر بن عبد الله - رضي الله عنها - «أن النبيّ ﷺ أَمَر بقتلى أُحُد؛ أن يُردّوا إلى مصارعهم، وكانوا قد نُقِلوا إلى المدينة»(٢).

عسن نُبَيح العَنَزي، عسن جابر: أن النبيّ ﷺ قسال: «ادْفِنُوا القَسْلَى في مَصَارعِهِمْ» (٣).

# دفنْ أكثر من شهيد في قبر واحد إذا كَثُر القتلى

عن هشام بن عَامِرٍ، قال: «شَكُوْنَا إِلَى رَسُولِ اللهَّ ﷺ يَكِيُّ يَوْمَ أُحُدِ، فَقُلْنَا يَا رَسُولَ اللهَّ ﷺ يَكِيُّ يَوْمَ أُحُدِ، فَقُلْنَا يَا رَسُولَ اللهَّ يَكِيُّ احْفِرُوا، وَأَعْمِقُوا، وَأَحْسِنُوا، وَادْفِنُوا الْإِثْنَيْنِ وَالنَّلاثَةَ فِي قَبْرٍ وَاحِدٍ، قَالُوا: فَمَنْ نُقَدِّمُ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: قَدَّمُوا أَكْثَرَهُمْ قُرْآناً، قَالَ: فَكَانَ أَبِي ثَالِثَ ثَلَاثَةٍ، فِي قَبْرٍ وَاحِدٍ» (1).

وقال الإمام البخاري - رحمه الله - (باب دفن الرجلين والثلاثة في قبر) (°) ثم ذكر حديث جابر - رضي الله عنه - : « أنّ النبيّ ﷺ كان يجمع بين الرجلين من

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من سنن النسائي «صحيح سنن النسائي» (٢/ ٤٣١)

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي «صحيح سنن النسائي» (١٨٩٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي «صحيح سنن النسائي» (١٨٩٤)، وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٣٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي "صحيح سنن النسائي" (١٨٩٩)، وأبو داود "صحيح سنن أبي داود" (٢٧٥٤)، والترمذي "صحيح سنن ابن ابن ماجه "صحيح سنن ابن ماجه" (١٢٦٦).

<sup>(</sup>٥) انظر «صحيح البخاري» كتاب الجنائز (باب - ٧٣)

## قتلى أحد »(١).

# من غَلب العدو فأقام على عرْصتهم (٢) ثلاثاً (٣)

عن قتادة قال: « ذكر لنا أنس بن مالك عن أبي طلحة - رضي الله عنها - عن النبي على الله عنها عنها عنها النبي على أنه كان إذا ظهر على قوم، أقام بالعَرْصة ثلاثَ ليال »(1).

## ما يقول إذا رجع من الغزو<sup>(٥)</sup>

عن عبدالله بن عمر - رضي الله عنها - قال: «أن رسول الله ﷺ كان إذا قَفَل (١) مِن غزوٍ أو حبِّ أو عُمرة؛ يُكبِّر على كل شَرَف (٢) مِن الأرض ثلاث تكبيرات، ثمّ يقول: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيءٍ قدير، آيبون (٨) تائبون عابدون ساجدون لربِّنا حامدون، صدَق الله

<sup>(</sup>١) انظر «صحيح البخاري»: ١٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) العَرْصة: هي البقعة الواسعة بغير بناء، من دارٍ وغيرها. «الفتح».

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ١٨٥)، وجاء في تبويب «صحيح ابن حبان» نحوه بزيادة: «إذا لم يكن يخاف على المسلمين فيه». انظر «التعليقات الجسان» (٧/ ١٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٦٥ ٠٣٠، ومسلم: ٢٨٧٥.

<sup>(</sup>٥) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ٩٧).

<sup>(</sup>٦) قفَل: أي رَجع.

<sup>(</sup>٧) شَرَف: الموضع العالي الذي يُشرِف على ما حوله.

<sup>(</sup>۸) آيبون: راجعون.

وعدَه (١)، ونصَر عبدَه، وهزَم الأحزاب وحده (٢) » (٦).

# إذا قَدِمَ الإمام أو القائد مِن الغزو يبدأ بالمسجد فيركع فيه ركعتين

عن كعب بن مالك - رضي الله عنه - قال: « ... وصبَّح رسول الله ﷺ قادماً، وكان إذا قَدِم مِن سفرٍ (''بدأ بالمسجد فيركع فيه ركعتين، ثمَّ جَلَس للناس »(°).

# مراجعة الإمام أو القائد مَن تخلّف من الغزو والقتال

في الحديث المتقدّم: « ثمّ جلس للناس، فلمّا فعل ذلك جاءه المحلَّفون، فطفِقوا يعتذرون إليه، ويحلفون له، وكانوا بضعة وثهانين رجلاً، فقبِل منهم رسول الله عَلَيْ علانِيتَهم وبايعَهم واستغفر لهم وَوَكَل سرائرهم إلى الله، فجئتُه (۱) فلمّا سلّمتُ عليه تبسَّم المُغضَب، ثمّ قال: تعال، فجئت أمشي حتى جلستُ بين يديه، فقال لي: ما خلَّفك؟ ألم تكن قد ابتعت ظهرك؟... »(۷).

<sup>(</sup>١) أي صدَق وَعْدَه في إظهار الدين، وكون العاقبة للمتقين، وغير ذلك من وعْـدِه - سبحانه- . «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٢) وهزم الأحزاب وحده: أي: مِن غير قتال من الآدميين، والمُراد بالأحزاب: الذين اجتمعوا يوم الخندق، وتحزّبوا على رسول الله ﷺ، فأرسَل الله عليهم ريحاً وجنوداً لم يَروها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ١٩٧٩ واللفظ له، ومسلم: ١٣٤٤.

 <sup>(</sup>٤) هكذا ورَد في السَّفَر، وهو أعم مِن الغزو في مفارقة الـوطن، وقـد ورَد هـذا الـسياق في غزوة تبوك في قصة توبة كعب بن مالك وصاحبيه - رضي الله عنهم -.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ١٨ ٤٤، أخرجه مسلم: ٢٧٦٩.

<sup>(</sup>٦) أي كعب بن مالك.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري: ١٨ ٤٤، ومسلم: ٢٧٦٩.

### قتال الإمام مانعي الزكاة

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: «لمّا تُوفِي رسولُ الله عَلَيْه واستُخلِف أبو بكر بعده، وكفَر مَن كفَر من العرب؛ قال عمر لأبي بكر: كيف تُقاتل النّاس وقد قال رسول الله عليه: أُمِرتُ أَنْ أقاتِل النّاس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمَن قال: لا إله إلا الله عَصَمَ مني ماله ونفسه إلا بحقّه، وحسابهُ على الله، فقال: والله لأقاتلنّ مَن فرّق بين الصلاة والزكاة، فإنّ الزكاة حتَّ المال، والله لو منعوني عِقالاً "كانوا يؤدّونه إلى رسول الله على مَنْعِه.

فقال عمر: فوالله ما هو إلا أنْ رأيتُ الله قد شَرح صدْرَ أبي بكر للقتال، فعرفْتُ أنه الحق، قال ابن بكير وعبد الله عن الليث: عَناقاً؛ وهو أصح »(٢).

# قتل الجاسوس (٣)

عن سلمة بن الأكوع - رضي الله عنه - قال: « أتى النبي عَلَيْهُ عينٌ من المشركين وهو في سفر، فجلس عند أصحابه يتحدث ثمّ انفَتَل، فقال: النبيّ عَلَيْهُ اطلبوه واقتلوه، فقَتَله فنفَّله سَلَبَه » (١٠).

وهذا ما يتعلَّق الجاسوس الحربيّ، وأمَّا المعاهَد والـذمَّى؛ فقـال مالـك

<sup>(</sup>١) قال الإمام النّووي - رحمه الله -: «هكذا في مسلم عِقالاً، وكذا في بعض روايات البخاري وفي بعضها (عَنَاقا) بفتح العين وبالنون وهي الأنثى مِن ولد المعـز، وكلاهمـا صـحيح». والعقال: الذي يُعقل به البعير.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٧٢٨٥، ٧٢٨٥، ومسلم: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) عن «الروضة الندية» (٢/ ٧٥٢) بتصرفٍ يسير.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣٠٥١، ومسلم مُطولاً: ١٧٥٤.

والأوزاعي: ينتقض عهده بذلك.

وعن فرات بن حيّان أن رسول الله ﷺ أمرَ بقتله - وكان عيناً لأبي سفيان، وحليفاً لرجُل مِن الأنصار -، فمرّ بحلقة من الأنصار، فقال النهائي مسلم، فقال رجلٌ من الأنصار: يا رسول الله إنه يقول إنّى مُسلم، فقال رسول الله ﷺ إنّ منكم رجالاً نَكِلُهم إلى إيهانهم؛ منهم فُراتُ بنُ حيان (۱) » (۲).

# في حُكم قتل الجاسوس إذا كان مُسلماً

فيه الحديث المتقدّم في شأن فرات بن حيّان.

وعن عليٌّ - رضي الله عنه - قال: « بعثني رسول الله ﷺ أنا والزبيرَ والمقدادَ

<sup>(</sup>١) فُرات بن حَيان بن ثعلبة بن عبد العزى بن حبيب بن حية بن ربيعة بن صعب بن عجل بن لجيم الربعي اليشكري ثمّ العجلي حليف بني سهم ...

قال البخاري: وتَبِعَه أبو حاتم، كان هاجَر إلى النبيّ - صلى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم-، زاد أبو حاتم أنه كوفي، وقال البغوي: سكن الكوفة، وابتنى بها داراً، وله عقب بالكوفة، وأقطعه أرضاً بالبحرين.

وقال ابن السكن: له صُحبة وذكره ابن سعد في طبقة أهل الخندق وقال نزَل الكوفة، روى عن النبي على أنه قال: « إنّ منكم رجالاً نكِلُهم إلى إيهانهم؛ منهم فرات بن حيان ».

أخرجه أبو داود والبخاري في «التاريخ» وفيه قصّةٌ.

وروى عنه حارثة بن مضرب، وقيس بن زهير، والحسن البصري، وكان عيناً لأبي سفيان في حروبه، ثمّ أسلَم، فحسن إسلامه، وقال المرزباني كان بمن هجا رسول الله على شمد مدّحه فقرِل مدْحه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «التاريخ» وأبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣١٠) والحاكم وغيرهم، وانظر «الصحيحة» (١٧٠١).

ابنَ الأسودِ، وقال: انطلِقوا حتى تأتوا روضة خاخ (١) فإنّ بها ظعينة (١) ومعها كتاب فخذوه منها، فانطلقنا تَعادَى (١) بنا خيلنا؛ حتى انتهينا إلى الروضة، فإذا نحن بالظعينة، فقلنا: أُخْرجي الكتاب، فقالت: ما معي مِن كتاب، فقلنا: لتُخْرِجِنّ الكتاب أو لنُلقينّ الثياب، فأخرَجَتْه مِن عِقاصها (١).

فأتينا به رسول الله ﷺ فإذا فيه: من حاطب بن أبي بَلْتَعة إلى أناسٍ مِن المشركين مِن أهل مكة؛ يُخبِرهم ببعض أمْرِ رسولِ الله ﷺ.

فقال رسول الله عَلَيْ: يا حاطب ما هذا؟ قال: يا رسول الله لا تعجَلْ علي، إنّي كنتُ امرَءاً مُلصَقاً في قريش، ولم أكن مِن أنفُسِها وكان مَن معك مِن المهاجرين لهم قرابات بمكّة؛ يحمون بها أهليهم وأموالهم، فأحببتُ إذ فاتني ذلك مِن النَّسَب فيهم؛ أن أتخذ عندهم يداً يحمون بها قرابتي، وما فعلتُ كُفراً ولا ارتداداً، ولا رضاً بالكفر بعد الإسلام، فقال رسول على لقد صدَقكم.

فقال عمرُ: يا رسولَ الله دعني أضربْ عُننَ هذا المنافق، قال: إنه قد شهد بدراً، وما يدريك لعل الله أن يكون قد اطَّلَع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم؛ فقد غفرْتُ لكم »(°).

قال ابن القيم - رحمه الله - في «زاد المعاد» (٣/ ١١٥): « فاستدلُّ به مَن لا

<sup>(</sup>١) موضع بين مكّة والمدينة.

<sup>(</sup>٢) الظعينة: هنا الجارية، وأصلها الهودج، وسُميّت بها الجارية لأنّها تكون فيه. «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٣) أي: تجري.

<sup>(</sup>٤) أي: شعرها المضفور، وهو جمع عقيصة «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٣٠٨١، ٣٠٨١ ومواطن أخرى، ومسلم: ٢٤٩٤.

يرى قَتْل المسلم الجاسوس؛ كالشافعي وأحمد، وأبي حنيفة - رحمهم الله - واستدل به من يرى قَتْلَه؛ كمالك، وابن عقيل من أصحاب أحمد - رحمه الله - وغيرهما.

قالوا: لأنه علّل بعلّة مانعةٍ من القتل، منتفية في غيره (١)، ولـو كـان الإسـلام مانعـاً مـن قَتْلـه؛ لم يُعلّـل بـاخص منه (١)، لأن الحكـم إذا علّـل بـالأعم (١) كـان الأخص (١) عديم التأثير وهذا أقوى . والله أعلم ».

فأجاب بأنّ فيه مانعاً مِنْ قَتْله وهو شهودُه بدراً، وفي الجواب بهـذا؛ كالتنبيـه على جواز قَتْل جاسوس ليس له مِثل هذا المانع .

وهذا مذهب مالك، وأحد الوجهين في مذهب أحمد، وقال السافعي وأبو حنيفة: لا يُقتَل وهو ظاهر مذهبِ أحمد والفريقان يحتجّون بقصة حاطب.

والمصحيح أن قَتْل واجع إلى رأي الإمام فإنْ رأى في قَتْل مصلحة

<sup>(</sup>۱) وهي شهود بدر.

<sup>(</sup>٢) أي لو كان الإسلام مانعاً مِن قتله؛ فإنّ النبي على الله لا يُعلّل عدم الإذن بقتله؛ لكونـهِ مـن أهل بدر، بل لإسلامه فحسب.

<sup>(</sup>٣) وهو الإسلام هنا.

<sup>(</sup>٤) وهو شهود بدر هنا.

<sup>(</sup>٥) أي في قصة فتح مكة.

للمسلمين، قَتله وإن كان استبقاؤه أصلح استبقاه، والله أعلم ».

وأشار إلى هذا شيخنا - رحمه الله - في «التعليقات الرضيّة» ( ٣/ ٤٧٧ ).

قلت: والذي يبدولي أنّ هذا يتعلّق بدراسةِ سببِ فِعْل هذا الجاسوس، والنظر فيها إذا كانت ثمّة قرائن تدلّ على توبته، ففي قصة حاطب - رضي الله عنه - ظَهَر سبب انجراره إلى هذا الفعل، وهو اتخاذ أسباب الحهاية من قِبَل أقاربه، وتصريحه أنّه لم يكن لكُفرٍ أو ارتداد، ثمّ ما كان مِن قولِ رسول الله عَلَيْة: « لعلّ الله أن يكون قد اطلع على أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرْتُ لكم ».

فالأمر متعلِّق بالتوفيق للتوبة المستجلِبة للمغفرة، والأمر يعود إلى الإمام فيها يترجِّح لديه مِن حال هذا الجاسوس مِن هذا الجانب، والنظر كذلك فيها يتعلَّق بمصلحة المسلمين، سواءٌ كان ذلك في القتل أو عدمه والله - تعالى - أعلم.

## من قفز من عسكر المسلمين إلى عسكر الكُفّار

جاء في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٥٣٤): « فمن قفَ ز عنهم إلى التتار كـان أحقَّ بالقتال مِنْ كثيرٍ من التتار؛ فإنَّ التتار فيهم المُكْرَه وغيرُ المكْرَه، وقد اسـتقرَّت السُّنَّة بأنَّ عقوبةَ المرتدّ أعظمُ مِن عقوبة الكافر الأصليّ مِن وجوهٍ متعددة.

منها أنَّ المرتدَّ يُقتَل بكل حال، ولا يُضرَب عليه جزيـة، ولا تُعقَـد لـه ذِمَّـة؛ بخلاف الكافر الأصلي.

ومنها أنَّ المرتديُقتل - وإنْ كان عاجزاً عن القتال -؛ بخلاف الكافر الأصليّ الذي ليس هو مِن أهل القتال، فإنّه لا يُقتَل عند أكثر العلماء كأبي حنيفة ومالـك وأحمـد؛ ولهذا كان مذهب الجمهور أن المرتدَّ يُقتَل؛ كما هو مذهب مالك والشافعي وأحمد. ومنها أن المرتد لا يَرِث ولا يُناكح ولا تُؤكل ذبيحته بخلاف الكافر الأصلى. إلى غير ذلك من الأحكام ».

#### الهدنة

الهدنة لغةً: السكون.

واصطلاحاً: الصُلح والموادعة بين المسلمين والكفار، وبين كلّ متحارِبَين، والاتفاق على عدم القتال فترة زمنية معيّنة (١).

قال العلماء: « إذا مال العدوّ للمسالمة؛ فإنّه يجاب طَلَبُه، إذا كانت مصلحة المسلمين تقتضي ذلك؛ كأن يكون العدوّ كثيفاً، وكان الأنفع تأجيل القتال؛ حتى يتقوى المسلمون ».

وقد يريد العدوّ المكر والخديعة، فيجب الحذَر والتيقظ قال الله - تعالى -: ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنَّهُ مُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ \* وَإِن يُرِيدُوۤا أَن يَعْدَعُوكَ فَإِن جَسْبَكَ اللَّهُ ۚ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ أَنْ اللَّهُ وَإِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَإِنْ اللَّهُ وَمِنِينَ ﴾ (٣).

قال ابن كثير - رحمه الله -: يقول -تعالى -: إذا خفت من قوم خيانة فانبذ إليهم عهدهم على سواء، فإن استمروا على حربك ومنابذتك فقاتلهم، ﴿وَإِن جَنَحُوا ﴾ أي: مالوا ﴿ لِلسَّلِمِ ﴾ أي: المسالمة والمصالحة والمهادنة، ﴿فَأَجْنَحُ لَمَا ﴾ أي:

<sup>(</sup>١) «النّهاية» بتصرف وزيادة.

 <sup>(</sup>۲) قال ابن القيم - رحمه الله - أي الله وحده كافيك وكافي أتباعك، فلا تحتـاجون معـه أحـد
 انظر «التفسير القيّم» (ص٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٢١-٢٢.

فمِلْ إليها، واقبَلْ منهم ذلك؛ ولهذا لما طلَبَ المشركون عام الحديبية الصلح ووضْعَ الحرب بينهم وبين رسول الله على تسع سنين؛ أجابهم إلى ذلك؛ مع ما اشترطوا من الشروط الأنحر.

قال الإمام البخاري - رحمه الله -: ( باب ما يُحلَّر من الغدر ) وقول الله - تعالى -: ﴿ وَإِن يُرِيدُوٓا أَن يَغْدَعُوكَ فَإِنَ حَسْبَكَ اللهُ ﴾ (١).

ثمّ ذكر تحته حديث عوف بن مالك - رضي الله عنه - وفيه « اعدُد ستّاً بين يدي الساعة »، ومنها قوله ﷺ: « ثمّ هُدنة تكون بينكم وبين بني الأصفر (٢٠)، فيغدرون، فيأتونكم تحت ثمانين غاية (٣)، تحت كل غاية اثنا عَشَرَ ألفاً » (٤٠).

وعن البراء - رضي الله عنه - قال: « اعتمر النبي ﷺ في ذي القعدة، فأبى أهل مكة أن يَدَعوه يدخُل مكة؛ حتى قاضاهم على أن يقيم بها ثلاثة أيام.

فلمّا كتبوا الكتاب، كتبوا: هذا ما قاضى عليه محمّد رسول الله عَلَيْ فقالوا لا نقرّ بها، فلو نعلم أنك رسول الله ما منعناك، لكن أنت محمّد بن عبد الله، قال: أنا رسول الله وأنا محمّد بن عبد الله، ثمّ قال لعليّ: امْحُ رسولَ الله، قال: لا والله لا أمحوك أبداً.

فأخذ رسول الله ﷺ الكتاب فكتَب: هذا ما قاضي عليه محمّد بن عبد الله،

<sup>(</sup>١) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجزية والموادعة) (باب - ١٥).

<sup>(</sup>٢) هم الروم.

<sup>(</sup>٣) أي: راية.

<sup>(</sup>٤) انظر «صحيح البخاري» (٣١٧٦).

لا يدخُلُ مكة سلاح إلا في القِراب (١)، وأن لا يَحُرُجَ مِن أهلها بأحدٍ إنْ أراد أن يتبعه، وأن لا يمنع أحدا مِن أصحابه أراد أن يُقيمَ بها.

فلمّ ادخَلها ومضى الأجل، أَتُوا عليّاً فقالوا: قل لـصاحِبِك اخرُج عنّا فقد مضى الأجل، فخَرج النبيّ ﷺ (٢).

وعن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكَم: أنّهم اصطلحوا على وضع الحرب عشر سنين، يأمَن فيهن النّاس، وعلى أن بيننا عيْبَةً (٢) مكفوفة، وأنّـه لا إسلال ولا إغلال(١)» (٥).

قال الإمام البخاري - رحمه الله -: ( باب الموادعة والمصالحة مع المشركين بالمال وغيره، وإثم من لم يفِ بالعهد )(١٠).

وجاء في «السيل الجرار» (٤/٤٥): تعليقاً على عبارة « ويجوز للإمام

<sup>(</sup>١) أي: غِمد السيف، جمعها: قُرُب، وأقربَة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٦٩٩، ومسلم: ١٧٨٣.

<sup>(</sup>٣) عيْبَةً: ما يُجِعَل فيها الثياب، مكفوفة: أي مشدودة ممنوعة، قال في «النيل» أي: أمراً مطويّاً في صدورٍ سليمةٍ، وهو إشارة إلى ترك المؤاخذة؛ بها تقدَّم بينهم مِن أسباب الحرب وغيرها، والمحافظة على العهد الذي وقَع بينهم.

<sup>(</sup>٤) لا إسلال ولا إغلال: أي: لا سرقة ولا خيانة، يُقال: أغلّ الرجل أي: خان، والإسلال: من السّلّة، وهي: السرقة، والمراد: أن يأمن النّاس بعضهم من بعض؛ في نفوسهم وأموالهم سرّاً وجهراً. «عون المعبود» (٧/ ٣٢٠). وانظر للمزيد من الفائدة، - إن شئت - «النّهاية» (سلل، غلل).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٤٠٤).

<sup>(</sup>٦) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجزية والموادعة) (باب - ١٢).

#### عقد الصلح لمصلحة »:

أقول: وَجْهُ هذا أنّ الله - سبحانه - قال في كتاب ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلِمِ فَأَجْنَحُ لَمَا ﴾ فدلّ ذلك على جواز المصالحة؛ إذا طلَبها الكُفّار وجَنحُوا إليها.

وقيل لا يجوز ذلك لقوله - سبحانه -: ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُوٓا إِلَى ٱلسَّلْمِ وَٱنتُمُ الْأَعْلَوْنَ ﴾ (١).

ولا يخفاك أنه لا معارضة بين الآيتين، فإنّ الآية الأولى دلَّت على أن الكُفّار إذا جنحوا للسَّلم جَنَحْنا لها، والآية الأخرى دلّت على عدم جواز الدعاء مِن المسلمين إلى السَّلم، فالجمع بينهما بأنّه يجوز عَقد الصُّلح إذا طلَب ذلك الكفّار، ولا يجوز طَلبُه مِن المسلمين؛ إذا كانوا واثقين بالنصر...

وقيل: لا يجوز المصالحة أصلاً، وأنّ ما ورَد في جوازها منسوخ بقوله: ﴿ فَأَقَنُلُوا المُشْرِكِينَ ﴾ (٢). ونحوها، ولا وَجْهَ لدعوى النسخ، وأيضاً الجمعُ ممكِن بأنهم يُقتَلون ويُقاتَلون؛ ما لم يجنحوا إلى السّلم.

وأمّا كون المدّة معلومة، فوجْهُه أنّه لو كان الصلحُ مُطلقاً أو مؤبّداً؛ لكان ذلك مُبطلاً للجهاد الذي هو مِن أعظم فرائض الإسلام، فلا بُدّ مِن أن يكون مُدّة معلومة على ما يَرَى الإمام من الصلاح، فإذا كان الكفّار مُستظهرين وأمرهم مستعلناً؛ جاز له أن يعقده على مُدّة طويلة، ولو فوق عشر سنين، وليس في ذلك مخالفة لعقده - صلى الله عليه وآله وسلّم - للصُّلح الواقع مع قريش عشر سنين،

<sup>(</sup>۱) محمّد: ۳۵.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٥.

فإنّه ليس في هذا ما يدّل على أنّه لا يجوز أن تكون المدة أكثرَ مِن عشر سنين؛ إذا اقتضت المصلحة » انتهى .

والخلاصة: جواز المصالحة إذا طلبها الكفّار؛ إذا كان فيها نفعٌ للمسلمين، ولا يجوز ابتداؤها من المسلمين إذا كانوا واثقين بالنصر.

ولا بُدّ أن تكون المُدّة معلومة - طالت أم قصرت - على ما يرى الإمام فيه تغليب المصلحة وترجيح المنفعة؛ والله - تعالى - أعلم.

قال العلّامة ابن القَيِّم - رحمه الله - في زاد المعاد (٥/ ٩٣): ( في حُكمه ﷺ في الهُدنة وما ينقضُها):

« ثبت عنه ﷺ أنه صالَح أهل مكّة، على وضْع الحرب بينه وبينهم عشر سنين، ودخَل حلفاؤهم مِن بني بكر معهم، وحلفاؤه مِن خزاعة معه، فَعَدَتْ حلفاء وريش على حلفائه. فغدروا بهم، فرضِيَت قريش ولم تُنكِره، فجعَلَهم بذلك ناقضين للعهد، واستباح غزْوَهم مِن غير نبْذِ عهدِهم إليهم، لأنهم صاروا محاربين له، ناقضين لعهده؛ برضاهم وإقرارهم لحلفائهم على الغدر بحلفائه، وألحتق ردأهم (۱) في ذلك بمباشِرهم.

وثبت عنه أنه صالَح اليهود، وعاهَدَهم لمّا قَدِمَ المدينة، فغَدَروا به، ونقضوا عهده مراراً، وكلّ ذلك يُحاربهم ويظفَر بهم، وآخرُ ما صالَح يهود خيبر؛ على أنّ الأرض له، ويُقرّهم فيها عُمّالاً له ما شاء، وكان هذا الحكمُ منه فيهم حُجّةً؛ على جواز صُلح الإمام لعدوّ، ما شاء مِن المدّة، فيكون العقدُ جائزاً له

<sup>(</sup>١) أي: المعين والمناصر.

فَسْخُه متى شاء، - وهذا هو الصواب -، وهو مُوجِب حُكْم رسولِ الله ﷺ الذي لا ناسخ له ».

#### عقد الذمّة

الذمّة هي: العهد والأمان، وعقد الذّمة: هو أنْ يُقرّ الحاكم أو نائبه بعض أهل الكتاب من الكُفّار على كفرهم بالضوابط الشرعية (١).

جاء في «المغني» (١٠/ ٥٧٢): « ولا يجوز عَقْد الذِّمّة المؤبّدة إلاّ بشرطين: أحدهما: أن يلتزموا إعطاء الجزية في كلّ حول.

والثاني: التزام أحكام الإسلام، وهو قَبول ما يُحكَم به عليهم مِن أداء حقّ، أو تَرْك مُحرّم، لقول الله - تعالى -: ﴿حَتَّى يُعُطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِوَهُمُّ صَلْغِرُوكَ ﴾ (٢).

وقول النبي ﷺ في حديث بريدة: « فادْعُهم إلى أداء الجزية، فإنْ أجابوك فاقبَل منهم، وكُفَّ عنهم ».

وفيه (١٠/ ٥٧٣): «ومَن سواهم ، فالإسلام أو القتل »

يعني مَن سوى اليهود والنصارى والمجوس؛ لا تُقبَل منهم الجزية، ولا يُقرّون بها ، ولا يُقبَل منهم إلاّ الإسلام، فإنْ لم يسلموا قُتلوا... (٣).

وقال - رحمه الله -: «ولنا ، قَوْل الله - تعالى - : ﴿ فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ

<sup>(</sup>١) عن (فقه السُّنَّة) (٣/ ٤٤٦) بتصرّف.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر - إن شئت - «المصدر المذكور» لمعرفة أقوال العلماء؛ مع شيء من التفصيل.

وَجَدَتُمُوهُم ﴾ (١) وقول النبي ﷺ: ﴿ أُمرتُ أَن أَقاتِل النَّاس؛ حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم؛ إلا بحقّها ».

ثمّ بين ما خُصِّص مِن ذلك بالكتاب والسنة (٢).

أقول: خُصّص أهل الكتاب بالآية كها ذكر المصنّف - رحمه الله -، والمجوس، بها يأتي:

عن بَجَالة قال: « كُنت كاتباً لجزء بن معاوية عمّ الأحنف، فأتانا كتابُ عمر ابن الخطاب قبل موته بسنة: فرِّقوا بين كلّ ذي مَحْرُم مِن المجوس، ولم يكن عمر أخذَ الجزية من المجوس، حتى شهد عبد الرحمن بن عوف، أنَّ رسول الله ﷺ أخذَ ها مِن مجوس هجَر » (٣).

وعن المِسور بن مخرَمة أنّه أخبرَه أنّ عمرَو بن عوف الأنصاري - وهو حليفٌ لبني عامر بن لؤي، وكان شهِدَ بدراً - أخبره أنّ رسول الله على « بعث أبا عُبيدة بن الجراح إلى البحرين يأتي بجزيتها، وكان رسول الله على هو صالح أهلَ البحرين، وأمّر عليهم العلاء بن الحضرمي » (1).

قال الحافظ - رحمه الله - في شرح قوله (بعثُ أبا عبيدة بن الجرّاح إلى البحرين ): « ... وكان أغلب أهلها إذ ذاك المجوس ، ففيه تقويةٌ للحديث الذي

<sup>(</sup>١) التوبة: ٥.

<sup>(</sup>٢) وقال - رحمه الله -: [وخص] المجوس بقول النبيّ ﷺ «سُنُّوا بهم سُنّة أهل الكتاب، وقـد ضعَّفه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٤٨) فانظر تفصيل تخريجه فيه - إن شئت-.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٣١٥٦، ٣١٥٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣١٥٨، ومسلم: ٢٩٦١.

قبله، ومِن ثمّ. ترجم عليه النسائي (بابُ أخذ الجزية مِن المجوس) ».

وقال الإمام البخاري - رحمه الله -: ( باب الجزية والموادعة، مع أهل الذّمة والحرب) وقوله تعالى: ﴿ قَائِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا يَكِينُونَ مَا كَرَمُ اللّهِ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ عَنْ يَدِوهُمْ صَاغِرُونَ وَلَا يَدِينُونَ وَينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ عَنْ يَدِوهُمْ صَاغِرُونَ (١٠) (١٠).

وما جاء في أخذ الجزية مِن اليهود والنّصاري والمجوس والعجم (٦).

ثمّ ذكر - رحمه الله - ما تقدّم عن بجَالة.

فائدة: وجاء في «المغني» (١٠/ ٥٧٤): « وإذا عقدَ الذّمة لكفارِ زعموا أنهم من أهل الكتاب؛ ثمّ تبيّن أنهم عَبَدَة الأوثان؛ فالعقد باطلٌ مِن أصْلِه، وإنْ شككنا فيهم، لم ينتقض عهدُهم بالشك؛ لأنّ الأصل صحته، فإنْ أقرّ بعضهم بذلك دون بعض، قُبل مِن المقرّ في نفسه، فانتقض عهدُه، وبقي في حقّ مَن لم يُقرَّ بحاله ».

#### موجب هذا العقد:

\* وإذا تمّ عقْد الذمّة، ترتَّبَ عليه حُرمة قتالهم، والحِفاظ على أموالهم، وصيانة أعراضهم، وكفالة حرّياتهم، والكفّ عن أذاهم.

<sup>(</sup>١) قال الإمام البخاري - رحمه الله - : « يعني أذلاً ع والمسكنة : مصدر المسكين، ( فلانٌ ) اسكنُ مِن فُلان : احوجُ منه، ولم يذهب إلى السكون.. ».

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري" (كتاب الجزية والموادعة) (باب - ١)، وانظر - إن شئت - ما قالم الحافظ - رحمه الله - مُفصلاً في هذا الأمر.

### الأحكامُ التي تجري على أهل الذِّمَّة:

وتجري أحكام الإسلام على أهل الذمّة في ناحيتين:

الناحية الأولى: المعاملات المالية، فلا يجوز لهم أن يتصرَّ فوا تـصرُّ فاً لا يتفـق مع تعاليم الإسلام؛ كعقد الربا، وغيره مِن العقود المحرّمة.

الناحية الثانية: العقوبات المقرّرة، فيُقتصّ منهم، وتُقام الحدود عليهم متى فعلوا ما يوجب ذلك، وقد ثبَت أنَّ النبيّ ﷺ رجَم يهوديين، زنيا بعد إحصانها(١).

وإنْ تحاكموا إلينا، فلنا أن نحكم لهم بمقتضى الإسلام، أو نرفض ذلك، يقول الله - تعالى -: ﴿ فَإِن جَآ أُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم ۚ أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُم ۗ وَإِن تُعْرِضَ عَنْهُم فَكُن يَضُرُوكَ شَيْعًا أَوْ إِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ أَ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (") \* (").

قال ابن جرير - رحمه الله -: «ثمّ اختلَف أهل التأويل في حكم هذه الآية، هل هو ثابتٌ اليوم؟ وهل للحكّام مِن الخِيار في الحُكم والنّظَر بين أهل الذمّة والعهد إذا احتكموا إليهم، مثل الذي جعَل لنبيّه ﷺ في هذه الآية، أم ذلك منسوخ؟

<sup>(</sup>۱) انظر «صحيح البخاري» (٦٨٤١)، و«صحيح مسلم» (١٦٩٩)، وتقدّم في كتاب (الحدود).

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) ما بين نجمتين من «فقه السنّة» (٣/ ٤٤٦) بحذف.

فقال بعضهم: ذلك ثابتٌ اليوم، لم ينسخه شيء، وللحُكّام من الخِيار في كلّ دهر بهذه الآية، مثلُ ما جعَله الله لرسوله ﷺ.

ثمّ ذكر مَن قال ذلك.

ثمّ قال - رحمه الله -: وقال آخرون: بل التخيير منسوخٌ (١)، وعلى الحاكم إذا احتكم إليه أهل الذمّة أن يحكُم بينهم بالحقّ، وليس له تُرك النظرِ بينهم.

ثمّ ذكر من قال ذلك.

ثمّ قال - رحمه الله -: « وأولى القولين في ذلك عندي بالصواب: قول مَن قال: إنّ حُكم هذه الآية ثابتٌ لم يُنسَخ، وأنّ للحُكَّام مِن الخِيار في الحُكم بين أهل العهد إذا ارتفعوا إليهم فاحتكموا، وترْكِ الحكم بينهم والنظر، مثلُ الذي جَعَله الله لرسوله ﷺ مِن ذلك في هذه الآية »(٢) انتهى.

<sup>(</sup>۱) وجاء في "سنن أبي داود": (باب الحُكم بين أهل الذِّمّة)، وجاء تحته نصّان، الأول: عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: ﴿ وَإِن مَا مُوكَ فَا مَكُمُ بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ فنُسخت قال: ﴿ وَفَا حَكُم بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ أخرجه أبو داود (٣٠٩٠)، "صحيح سنن أبي داود» (٣٠٦١).

والثاني: عن ابن عباس - رضي الله عنها أيضاً - قال: «لمّا نزَلت هذه الآية ﴿ فَإِن جَامُوكَ فَا اللّهِ مَ اللّهِ هَ اللّهِ هَ اللّهِ هَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ فَال كان بنو فَا عَكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ ﴾ الآية، قال: كان بنو النضير إذا قتلوا من بني قريظة، أدَّوا نصف الدية، وإذا قتل بنو قريظة من بني النضير، أدَّوا إليهم الديّة كاملة، فسوّى رسول الله على بينهم ». أخرجه أبو داود (٣٥٩١) وغيره، "صحيح سنن أبي داود» (٣٠٦٢).

<sup>(</sup>٢) انظر تتمة كلامه وتفصيله - إنْ شئت المزيد من الفائدة - في المصدر المذكور.

فلأجل تلاعبهم وأهوائهم، ولأنهم لا يقصدون بتحاكمهم إلى النبي عَلَيْ اتباع الحق واجتناب الضلال، بل ما وافق أهواءهم، لأجل ذلك قال الله - تعالى -: ﴿فَإِن جَاءُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُمْ أَوَ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ وَكَنَ يَضُرُّوكَ شَيْعًا ﴾(٢).

#### الجزية

تعريفها: مِن جزأت الشيء: إذا قسمته، ثمّ سُهّلت الهمزة، وقيل: مِن الجزاء، أي: لأنّها تركِهم ببلاد الإسلام، أو مِن الإجزاء؛ لأنّها تكفي مَن توضّع عليه في عصمة دمِه (٣).

فالجزية: مبلغٌ مِن المال، يُؤخِّذ من الكافر؛ لإقامته بدار الإسلام في كل

<sup>(</sup>١) السُّحت: الحرام وهو الرشوة.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) «الفتح» (٦/ ٢٥٩).

#### مشروعيتها:

قال الله - تعالى -: ﴿ قَائِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱوْتُوا ٱلْكِتَبَ حَتَّى يُعْطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ (")وَهُمَّ صَغِرُونَ (")﴾ (نا.

عن بَجَالة قال: « كُنت كاتباً لجزء بن معاوية عمّ الأحنف، فأتانا كتابُ عمـرَ الخطاب قبل موته بسنة: فرِّقوا بين كلّ ذي محرَم مِن المجوس.

ولم يكن عمر أخذَ الجزية من المجوس، حتى شَهِد عبد الرحمن بن عـوف أنّ رسول الله ﷺ أخذَها مِن مجوس هجر »(°).

عن جبير بن حية قال: «بعثَ عمرُ النّاس في أفناء الأمصار يُقاتلون المشركين [وذكر الحديث إلى أن قال:] ... فلْينِفروا إلى كسرى وقال: فَنَدَبَنا عمرُ، واستعمل علينا النعمانَ بنَ مُقرِّن حتى إذا كُنّا بأرض العدوّ وخرَج علينا عاملُ كسرى في أربعينَ ألفاً، فقام تَرجُمانٌ فقال: ليكلّمني رجلٌ منْكم.

فقال المغيرة: سل عمّا شئت، قال: ما أنتم؟ قال: نحن أناسٌ من العرب، كنّا في شقاء شديدٍ، وبلاء شديدٍ، نمصٌ الجلْدَ والنوى من الجوع، ونلْبسُ الوَبَرَ

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱۰/ ۵۶۷) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) عن قهر وغَلَبة.

<sup>(</sup>٣) أي: ذليلون حقيرون مُهانون.

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٣١٥٦، ٣١٥٧، وتقدّم في الباب السابق.

والشَّعَرَ، ونعبد الشَّجر والحجرَ، فبينا نحن كذلك؛ إذ بعَث ربُّ السهاوات وربُّ الأَرْضِينَ - تعالى ذكره وجَلَّت عَظَمَتُه - إلينا نبيّاً من أنفسِنا، نعرفُ أباه وأمّهُ، فأمرَنا نبيُّنا رسولُ ربِّنا ﷺ أن نقاتِلكُمْ حتّى تعبُدوا اللهَ وحدهُ، أو تودّوا الجزيّة»(١).

#### ممن تُقبَل؟

تُقبل الجزية من كل المِلَل والنّحل والأمم، عربهم وعجمهم.

قال الإمام البخاري - رحمه الله -: (باب الجزية والموادعة...وما جاء في أخذِ الجزية مِن اليهود والنصارى والمجوس والعَجَم).

ثمّ ذكَر - رحمه الله - حديث بجَالة المتقدّم، وفيه أنّ رسـول الله أخـذ الجزيـة مِن مجوس هجر('').

وقال العلاّمة ابن القَيِّم - رحمه الله - في حكمه ﷺ في الجزية: «قد تقدّم أنَّ أول ما بَعَث - الله عزّ وجلّ - به نبيّه ﷺ الدعوة إليه بغير قتال ولا جزية، فأقام على ذلك بضع عشرة سنة بمكة ثمّ أذِنَ له في القتال؛ لمّا هاجر مِن غير فرض له، ثمّ أمرَه بقتال مَن قاتلَه، والكفِّ عمّن لم يقاتله، ثمّ لمّا نزلت (براءة) سنة ثمان، أمرَه بقتال جميع مَن لم يُسلِم من العرب؛ مَن قاتله أو كفَّ عن قتاله إلا مَن عاهدَه ولم يَنْقُصْه مِن عهده شيئاً فأمرَه أن يفي له بعهده، ولم يأمره بأخذ الجزية مِن المشركين، وحارّب اليهود مراراً، ولم يُؤمّر بأخذ الجزية منهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣١٥٩، وتقدّم.

<sup>(</sup>٢) انظر «صحيح البخاري» (كتاب الجزية والموادعة) (باب - ١)، وتقدّم.

ثمّ أَمَره بقتال أهل الكتاب كلِّهم حتى يُسلِموا، أو يُعطوا الجزية، فامتَثَل أمْر ربِّه فقاتَلهم، فأسلَم بعضُهم، وأعطى بعضُهم الجزية، واستمرَّ بعضُهم على محاربته ....

ولم يأخذها مِن مشركي العرب، فقال أحمد والشافعي: لا تُؤخَذ إلا مِن الطوائف الثلاث التي أخذَها رسول الله ﷺ منهم، وهم اليهود والنّصارى والمجوس (١).

ومَن عداهم فلا يُقبل مِنهم إلاّ الإسلام أو القتل.

وقالت طائفة: في الأمم كلِّها إذا بذَلُوا الجزية؛ قُبلت منهم: أهل الكتابين بالقرآن، والمجوس بالسُّنَّة، ومَن عَداهم مُلحقٌ بهم؛ لأنّ المجوس أهلُ شركِ لا كتاب لهم، فأخذُها منهم دليل على أخْذِها من جميع المشركين؛ وإنهّا لم يأخذها على من عَبَدة الأوثانِ مِن العرب؛ لأنّهم أسلموا كلُّهم قبل نزول آية الجزية، فإنها نزلت بعد تبوك، وكان رسول الله على قد فرَغ مِن قتال العرب، واستوثقت كُلّها له بالإسلام، ولهذا لم يأخذُها مِن اليهود الذين حاربوه، لأنّها لم تكن نزلت بعد، فلمّا نزلت، أخذَها مِن نصارى العرب، ومِن المجوس، ولو بقي حينشذ أحدٌ مِن قائير، لتغليظ كُفرِ بعض الطوائف على بعض.

<sup>(</sup>١) وجاء في «الروضة النّدية» (٢/ ٧٦٣) : « وقال الشافعي: إنّ الجزية تُقبَل مِن أهل الكتاب؛ عرباً كانوا أو عَجَماً، ويُلحَق بهم المجوس في ذلك».

وقال - رحمه الله - كذلك (٢/ ٧٦٤): «الجزية على الأديان، لا على الأنساب، فَتُؤخَذ مِن أهل الكتاب، عرباً كانوا أو عَجَماً، ولا تؤخذ مِن أهل الأوثان، والمجوس لهم شبهة كتاب».

ثمّ إن كُفر عَبَدَة الأوثان ليس أغلظ مِن كُفر المجوس، وأيُّ فرقِ بين عَبَدة الأوثانِ والنّيران، بل كُفرُ المجوس أغلظ، وعُبّادُ الأوثان كانوا يُقرّون بتوحيد الربوبية، وأنّه لا خالق إلاّ الله، وأنّهم إنّا يعبدُون آلهتم لتُقرِّبهم إلى الله - سبحانه وتعالى - ولم يكونوا يُقرِون بصانِعَيْن للعالم، أحدهما: خالقٌ للخير، والآخر للشر - كما تقوله المجوس - ولم يكونوا يستحلّون نكاح الأمّهات والبنات والأخوات، وكانوا على بقايا مِن دين إبراهيم - صلوات الله وسلامه عليه -.

وأمّا المجوس فلم يكونوا على كتاب أصلاً، ولا دانوا بدين أحدٍ مِن الأنبياء - لا في عقائدهم ولا في شرائِعهم - ، والأثر الذي فيه أنّه كان لهم كتابٌ فرُفِع، ورُفِعت شريعتهم لما وقع مَلِكُهم على ابنته لا يَصحُّ البتة، ولو صحّ لم يكونوا بـذلك مِن أهـل الكتاب، فإنّ كتابهم رُفِع، وشريعتهم بطلت، فلم يبقوا على شيء منها.

ومعلومٌ أنّ العرب كانوا على دين إبراهيم - عليه السلام - وكان له صُحُف وشريعة، وليس تغيير عَبَدَة الأوثان لدين إبراهيم - عليه السلام - وشريعته بأعظم مِن تغيير المجوس لدين نبيهم وكتابهم - لوصحّ -، فإنّه لا يُعرف عنهم التمسك بشيء مِن شرائع الأنبياء - عليهم الصلوات والسلام - بخِلاف العرب، فكيف يُجعَل المجوس الذين دينهُم أقبحُ الأديان، أحسنَ حالاً مِن مشركي العرب، وهذا القول أصحُّ في الدليل كها ترى (۱).

<sup>(</sup>١) «زاد المعاد» (٥/ ٩٠) بحذف. قلت: وحديث أبي داود عن أنس - رضي الله عنه - « أن النبيّ ﷺ بعَث خالداً إلى [ أكيدردومة]، فأخذوه فأتَوا بِـه ، فحقَـن دمـه، وصــالحَه عــلى الجزية ». ضعيف لإرساله انظر التعليقات الرضية (٣/ ٤٨٨).

#### مقدار الجزية

عن معاذ - رضي الله عنه - « أنّ النبيّ ﷺ لّما وجَّهَه إلى الميمن؛ أمَرَه أن يأخذ مِن كُلّ حالم (١٠) ديناراً أو عدله من المعافر (١٠).

ثمّ زاد فيها عمر - رضي الله عنه - فجَعَلَها على أهل الـذهب أربعـة دنـانير، وعلى أهل الوَرِق أربعين درهماً، ومع ذلك أرزاق المسلمين وضيافة ثلاثة أيام»('').

وعن ابن أبي نُجيح قال: «قلت لمجاهد: ما شأن أهل الشام عليهم أربعة دنانير، وأهل اليمن عليهم دينار؟ قال: جُعل ذلك مِن قبَل اليَسار»(°).

فرسول الله ﷺ عَلِم ضعف أهل اليمن، وعمر - رضي الله عنه - عَلِم غنى أهل الشام وقوّتهم (١٠).

وقال شيخنا - رحمه الله في « التعليقات الرضية » (٣/ ٤٩٢) بعد ذكر بعض أقوال الأئمة -: « لعلّ الأقربَ إلى الصواب، أن يُقال أن لا حدّ في الجزية يُرجَع إليه، فيقدّرها ولي الأمر بحسب المصلحة، وبهذا قال ابن تيمية - رحمه الله -...». انتهى.

<sup>(</sup>١) يعني محتلماً.

<sup>(</sup>٢) ثياب معروفة باليمن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (١٣٩٤)، الترمذي «صحيح سنن الترمـذي» (٥٠٩) وغيرهما وانظر «الإرواء» (٣/ ٢٦٩) تحت الحديث (٧٩٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك وإسناده صحيح وانظر «الإرواء» (١٢٦١).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري معلقاً (كتاب الجزية والموادعـة مـع أهـل الحـرب) (بـاب - ١) ووصـله عبـد الرزّاق. وانظر «فتح الباري» (٦/ ٢٥٩)، والإرواء (١٢٦٠)

<sup>(</sup>٦) انظر «زاد المعاد» (٩٣/٥).

وجاء في «المغني» ( ١٠/ ٥٧٥ ): قال الأثرم: «قيل لأبي عبدالله، فيُزاد اليوم فيه ويُنقص على قَدْر طاقتهم، على قدر ما يرى الإمام ».

#### ما يجوز للإمام اشتراطه

و يجوز للإمام أن يَشْترِط على أهل الجزية، ضيافة من يمرّ بهم من المسلمين، وإصلاح القناطر - وهي الجسور المتقوّسة المبنية فوق الأنهار لتسهيل العبور -، وأن يدفعوا دِيَة مَن يُقتَل مِن المسلمين بأرضهم.

فعن أسلم مولى عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - « أنّ عمر بن الخطاب ضرَبَ الجزية على أهل الذّهب أربعة دنانير، وعلى أهل الوَرِق أربعين درهماً، ومع ذلك أرزاق المسلمين، وضيافة ثلاثة أيام » (١٠).

وقال ابن قدامة في «المغني» ( ٢٠٢/١٠): «حديث عمر - رضي الله عنه - لا شكّ في صحته وشهرته بين الصحابة - رضي الله عنهم - وغيرهم، لم يُنكِره منكر، ولا خلاف فيه، وعَمِل به مَن بعده من الخلفاء - رضي الله عنهم - فصار إجماعاً لا يجوز الخطأ عليه ».

## الزيادة من غير إجهاد ولا مشقة

ولأثر عمر - رضي الله عنه - السابق طريق أخرى يرويه شعبة، قال: أخبرني

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك ومن طريقه، أخرجه أبو عبيد (١٠٠)، وأخرجه البيهقي من طريـق آخـر عن نافع به أتم منه. وقال شيخنا - رحمه الله -: «وإسناده صحيح غاية». وتقدّم.

الحكم قال: «سمعت عمرو بن ميمون، يُحدّث عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - فذكره، قال: ثمّ أتاه عثمان بن حنيف، فجعَل يُكلّمه مِن وراء الفسطاط، يقول: والله لئن وضعْتَ على كل جريبٍ (١) من أرضٍ درهماً وقفيزاً (١) مِنْ طعام، وزدت على كل رأسٍ درهمين؛ لا يشق ذلك عليهم ولا يجهدهم، قال: نعم، فكان ثمانية وأربعين، فجعلها خسين »(١).

وعن الأحنف بن قيس: « أنّ عمر شرَطَ على أهل الذِّمّة ضيافة يـوم وليلـة، وأن يُصلحوا القناطر، وإنْ قُتِل رجل من المسلمين بأرضهم؛ فعليهم ديّته »(1).

وقد روى أسلَم عن عمر أنه ضَرَبَ عليهم ضيافة ثلاثة أيام، كما تقدّم في الأثر قبل هذا، وقال البيهقي:

« حديث أسلم أشبه، لأنّ رسول الله ﷺ جعَل الضيافة ثلاثاً، وقد يجوز أن

<sup>(</sup>۱) جاء في كتاب «المكاييل والأوزان الإسلامية» ، ترجمة الدكتور كامل العسلي (ص٩٦): كان الجريب، [مقياساً] للأرض، يساوي شرعاً في أوائل العصور الوسطى، وفي أوجها ١٠٠ قصبة مربعة، وبذلك يكون الجريب - على وجه الدقة ١٥٩٢ متراً مربعاً (القصبة تساوي ٣٩٩سم).

<sup>(</sup>٢) جاء في المصدر السابق (ص٦٦) القفيز: أقدم رواية مؤكدة عن هذا المكيال تتعلق بقفيز الحجاج، وبمقتضاها كان القفيز يساوي صاع النبي، أي: ٤.٢١٢٥ لتر. في القرن العاشر كان في العراق قفيزان: القفيز الكبير، ويستعمل بالتحديد في بغداد والكوفة ويتسع لـ ٨ مكاكيك، كل مكوك ٣ كيلجات كل كيلجة ٢٠٠ درهم، أي حوالي ٤٥ كغم (قمح).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد والبيهقي والسياق له. وقال شيخنا - رحمه الله -: «وإسناده صحيح أيضاً على شرطهما».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٦٢).

يكونَ جَعَلَها على قومٍ ثلاثاً، وعلى قومٍ يوماً وليلة، ولم يجعل على آخرين ضيافةً؛ كما يختلف صلحه لهم، فلا يَرُدّ بعضُ الحديث بعضاً ».

وقال شيخنا - رحمه الله -: « هذا هو الوجه وقد توبع الأحنف على اليوم والليلة، فقال الشافعي: أنبأ سفيان بن عيينة عن أبي إسحاق عن حارثة بن مضرب أنّ عمر بن الخطاب فرض على أهل السواد ضيافة يوم وليلة، فمن حَبَسَه مرض أو مطر أنفَق مِن ماله »(۱).

# تحريم أخْذ ما يَشُقُّ على أهل الجزية

عن صفوان بن سليم، عن عِدّةٍ من أبناء أصحاب رسول الله ﷺ عن آبائهم دِنْية (٢) عن رسول الله ﷺ عن آبائهم دِنْية (٢) عن رسول الله ﷺ قال: « ألا مَن ظَلَم مُعاهَداً (٢)، أو انتقَصَه، أو كلّفه فوق طاقته، أو أخَذ منه شيئاً بغير طيب نفس؛ فأنا حجيجه يوم القيامة (١) »(٥).

<sup>(</sup>١) انظر «الإرواء» (٥/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٢) أي: لاصقي النَّسَب. «عون المعبود» (٨/ ٢١١).

<sup>(</sup>٣) مضى ضبطها من النهاية «بالفتح» وجاء في «عون المعبود» (٨/ ٢١١) معاهداً - بكسر الهاء -: أي ذمّياً أو مستأنفاً ». انتهى.

قلت: ويجوز الفتح والكسر هنا، إذ لا معارضة من حيث المعنى في السياق ؛ اسماً للفاعل أو المفعول.

<sup>(</sup>٤) حجيجه أي: خَصْمُه، قال في «النّهاية»: « فأنا حجيجه: أي مُحَاجِجه ومُغالبُه بإظهار الحُجّة عليه، والحُجّة الدليل والبرهان، يوم القيامة ».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبو داود» (٢٦٢٦) وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «غاية المرام» (٤٧١).

#### إعفاء من لم يقدر على أدائها

ويعفى من الدفع مَن كان عاجزاً عن ذلك لقول الله - تعالى -: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ اللهُ عَمَالَ اللهُ ا

ولقوله ﷺ في الحديث المتقدّم « مَن ظلم معاهداً... أو كلّفه فوق طاقته، فأنا حجيجه يوم القيامة ».

وذكر بعض العلماء أنَّ الجزية لا تؤخذ مِن الأعمى والزَّمِن، والشيخ الفاني(٢).

قلت: قد تكون هذه الأصناف غنيّة فلا تسقط عنها، وإنها تسقط عند العجز عن الدفع، فلا يلزم مِن العمى مثلاً الفقر؛ كما لا يلزم من الإبصار الغني.

### لا تُؤخَذ الجزية مِن النساء والصبيان

عن نافع عن أسلَم أنّ عمر - رضي الله عنه - كتَب إلى أمراء الأجناد: «أن يُقاتِلوا في سبيل الله، ولا يُقاتِلوا إلاّ مَنْ قاتَلَهم، ولا يقتُلوا النساء والصبيان، ولا يقتلوا إلا من جَرَت عليه الموسى، وكتَب إلى أمراء الأجناد: أن يـضربوا الجزية، ولا يَـضربوها على مَـن جَـرَت عليه الموسى» (٣).

ثمّ قال أبو عبيد: « وهذا الحديث هو الأصل فيمن تَجِب عليه الجزية، ومَن

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) انظر «المغنى» (١٠/ ٥٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في كتاب الأموال، وكذا البيهقي من طريقين آخرين عن نافع به، وقال شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٥٥): «وهذا إسناد صحيح على شرط الشيخين».

لا تَجِب عليه، ألا تراه إنها جَعَلَها على الذكور المدرِكين، دون الإناث والأطفال، وذلك أنّ الحُكم كان عليهم القتل لو لم يؤدّوها، وأسقطَها عمن لا يستحقّ القتل، وهم الذّريّة ».

قال: وذكر حديث معاذ الذي قبله: « وقد جاء في كتاب النبي ﷺ إلى معاذ باليمن أنّ على كلّ حالمٍ ديناراً، ما فيه تقوية لقول عمر، ألا ترى أنّه ﷺ خصّ الحالم دون المرأة والصبي، إلا أنّ في بعض ما ذكرْنا مِن كُتُبِه: « الحالم والحالمة »، فترى - والله أعلم - أنّ المحفوظ مِن ذلك هو الحديث الذي لا ذِكْر للحالمة فيه، لأنّه الأمر الذي عليه المسلمون » (١).

# لا تؤخذ الجزية بمن أسلم ولو كان إسلامه فراراً من دفع الجزية

عن عبيد الله بنِ رواحة قال: «كنت مع مسروق بالسلسلة، فحد تثني أنّ رجلاً مِن الشعوب أسلَم، فكانت تُؤخَذ منه الجزية، فأتى عمر بن الخطاب، فقال: يا أمير المؤمنين إني أسلمتُ والجزية تُؤخَذ مني.

قال: لعلك أسلمت مُتعوِّذاً؟ فقال: أمَا في الإسلام ما يُعيذُني؟ قال: بلى، قال: فكتَب عمر: أن لا تُؤخَذ منه الجزية »(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر «الإرواء» (٥/ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» وعنه البيهقي، وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٢) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» وعنه البيهقي، وحسنه شيخنا الله بن رواحة أورده ابن حبان في «ثقات التابعين» (١/ ١١٩) فقال: «يروي عن أنس عداده في المصريين (كذا ولعله: البصريين) روى عنه اسهاعيل بن أبي خالد وحماد بن سلمة». قلت [أي شيخنا - رحمه الله-]: «وروى عنه أيضا أبان بن خالد كها في «الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم فالإسناد عندي حسن أو قريب منه - والله أعلم -».

قال أبو عبيد: الشعوب: الأعاجم.

# خَتْم رقابِ أهل الجزية في أعناقهم

عن أسلَم قال: « كتب عُمرُ بنُ الخطاب إلى أمراء الأجناد؛ أن اختِموا رقابَ أهلِ الجزية في أعناقهم »(١).

#### بمَ يُنقض العهد

\* ويُنقَض عهد الذّمة بالامتناع عن الجزية، أو إباء التزام حُكُم الإسلام؛ إذا حَكَم حاكمٌ به، أو تعدّى على مُسلم بقَتْل، أو بفتنته عن دينه، أو زَنَى بمسلمة، أو أصابها بزواج، أو عَمِلَ عَمَل قوم لوط، أو قطّع طريقاً، أو تجسّس، أو آوى الجاسوس، أو ذكر الله أو رسوله أو كتابه أو دينه بسوء، فإنّ هذا ضررٌ يعُمّ المسلمين في أنفسهم وأعراضهم وأموالهم وأخلاقهم ودينهم \*(٢).

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - ﴿ أَنَّ أَعمى كَانَتَ لَهُ أَمَّ وَلَدٍ تَشْتُمُ النَّبِيّ عَلَيْهُ وَتَقَعَ فَيه، فَينَهَاهَا فَلَا تَنتَهِي، ويزجرها فلا تنزجر، قال: فلمّا كانت ذات ليلة جعَلت تقع في النبيّ عَلَيْهُ وتشتمه، فأخذ المِغْوَل (٢)، فوضعَه في بطنها، واتكا عليها فَقَتَلْهَا، فوقَع بين رجليها طِفْل، فلطخَت ما هناك بالدم.

فلمَّا أصبح ذُكِر ذلك لرسول الله ﷺ، فجمّع النّاس، فقال: أُنشِد الله رجُلاً

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي، وقال شيخنا - رحمه الله-: إسناده صحيح. انظر «الإرواء» (٥/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) ما بين نجمتين من «فقه السُّنة» (٣/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) المِغوَل: شبه سيفٍ قصير؛ يَشْتمل به الرجل تحت ثيابه فيغطّيه، وقيل غير ذلك وانظر «النّهاية».

فَعَل ما فعَل لِي عليه حقّ، إلا قام، فقام الأعمى يتخطّى النّاس، وهو يتزلزل، حتى قعد بين يدي النبيّ عَلَيْ فقال: يا رسول الله أنا صاحبها، كانت تشتمك، وتقع فيك، فأنهاها فلا تنتهي، وأزجرها فلا تنزجر، ولي منها ابنان مِثل اللؤلؤتين، وكانت بي رفيقة، فلمّا كانت البارحة، جَعَلَت تشتمك وتقع فيك، فأخذت المِغْوَل فوضعتُه في بطنها، واتكأتُ عليها حتى قتلتُها، فقال النبيّ عَلَيْهُ: ألا اشهدوا أنّ دَمَها هَدَر »(۱).

ورُفع إلى عمر - رضي الله عنه - رجلٌ أراد استكراه امرأةٍ مسلمة على الزنا، فقال: ما على هذا صالحناكم، فأمَر به فصلب في بيت المقدس.

فعن سويد بن غفلة قال: «كنّا مع عمرَ بن الخطاب - وهو أمير المؤمنين بالشام -، فأتاه نبطي مضروب مُشجَّج مستعدى، فغضب غضباً شديداً، فقال لصهيب: انظر من صاحب هذا؟ فانطلق صهيب، فإذا هو عوف بن مالك الأشجعي، فقال له: إن أمير المؤمنين قد غضِب غضباً شديداً فلو أتيت معاذ بن جبل، فمشى معك إلى أمير المؤمنين فاني أخاف عليك بادرته، فجاء معه معاذ، فلمّا انصرف عمر من الصلاة قال: أين صهيب؟ فقال: أنا هذا يا أمير المؤمنين، قال: أجئت بالرجل الذي ضرَبَه؟ قال: نعم، فقام إليه معاذ بن جبل فقال: يا أمير المؤمنين إنه عوف بن مالك فاسمع منه ولا تعجَل عليه، فقال له عمر: مالك ولهذا؟ قال: يا أمير المؤمنين رأيته يسوق بامرأة مسلمة، فنخس الحار ليصرعَها،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٣٦٦٥)، والنسائي «صحيح سنن النسائي» (٣٧٩٤)، وصحَّحه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٥/ ٩٢) تحت الحديث (١٢٥١) وتقدَّم في الحدود.

فلم تُصرَع، ثمّ دفعها فخرّت عن الحمار، ثمّ تغشاها، فَفَعلْتُ ما تري.

قال: ائتني بالمرأة لنصدقك، فأتى عوف بالمرأة، فذكر الذي قال له عمر - رضي الله عنه - قال أبوها وزوجها: ما أردْتَ بصاحبتنا؟ فضَحْتَها! فقالت المرأة: والله لأذهبن معه إلى أمير المؤمنين، فلمّا أجمعَت على ذلك، قال أبوها وزوجها: نحن نُبلّغ عنك أمير المؤمنين، فأتيا فصدّقا عوف بن مالك، بها قال.

قال: فقال عمر لليهودي: والله ما على هذا عاهدناكم، فَأَمَر بـه فـصُلب ثـمّ قال: يا أيها النّاس فُوْا(١) بذمّة محمّد ﷺ، فمن فعَل مـنهم هـذا فـلا ذمّـة لـه، قـال سويد بن غفلة: وإنه لأوّل مصلوب رأيته»(١).

وعن زياد بن عثمانَ أنّ رجُلاً من النصارى استكرَه امرأةً مسلمةً على نفسها، فرُفع إلى أبي عبيدة بن الجرّاح، فقال: « ما على هذا صالحناكم، فضَرَب عُنقه »(٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي: أوفوا

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة، وحسّنه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» تحت الحديث (١٢٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة، وقال شيخنا - رحمه الله -: ورجاله ثقات رجال المشيخين غير زياد هذا؛ أورده ابن أبي حاتم (١/ ٢/ ٥٣٩) وقال: «روى عن عباد بِن زياد عن النبي على مرسل، روى عنه حجاج بن حجاج » وذكره ابن حبّان في «الثقات». وانظر «الإرواء» (٥/ ١٢٠). قلت: وليست الرواية هنا عن النبي على حتى يُحكم عليها بالإرسال.

### الغنائم<sup>(١)</sup>

تعريفها:

الغنائم؛ جمع غنيمة، وهي في اللغة؛ ما يناله الإنسان بسعي، وأصل الغُنم: الرِبح والفضل، يقول الشاعر:

وقد طوَّفتُ في الآفاق حتى رَضِيتُ مِن الغنيمة بالإياب وفي الشّرع؛ هي المال المأخوذ مِن أعداء الإسلام؛ عن طريق الحرب والقتال.

وتشمل الأنواع الآتية:

١ - الأموال المنقولة. ٢ - الأسرى. ٣ - الأرض.

وتُسمّى الأنفال - جمع نَفَل - لأنها زيادة في أموال المسلمين، وكانت قبائل العرب في الجاهلية قبل الإسلام إذا حاربت وانتصر بعضها على بعض؛ أخذت الغنيمة ووزَّعَتْها على المحاربين، وجَعَلَت منها نصيباً كبيراً للرئيس: أشار إليه أحد الشعراء فقال:

لك المرباع (١) منها والصفايا (٦) وحُكُمك والنشيطة (١) والفضول (٥)

<sup>(</sup>١) عن «فقه السُّنَّة» (٣/ ٤٥٨) بتصرف وزيادة وإضافاتٍ مِن أقوال العلماء.

<sup>(</sup>٢) المرباع: ربع الغنيمة.

 <sup>(</sup>٣) الصفايا: ما يصطفيه الإمام عن عُرض الغنيمة من شيء قبل أن يقسم؛ مِن عبد أو جارية
 أو فرس أو سيف أو غيرها، وسيأتي - إن شاء الله تعالى - في (الفيء).

<sup>(</sup>٤) النشيطة: ما يقع في أيدي المقاتلين قبل الموقعة.

<sup>(</sup>٥) الفضول: ما يَفْضُل بعد القسمة.

#### إحلالها لهذه الامّة دون غيرها

وقد أحلَّ الله الغنائم لهذه الأمّة: فيُرشِد الله - سبحانه - إلى حِلِّ أُخْذِ هذه الأموال بقوله: ﴿ فَكُلُواْمِمَاغَنِمْتُمْ حَلَاكُ طَيِّبًا وَاتَقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

ويشير الحديث الصحيح إلى أنّ هذا خاصٌ بالأمّة المسلمة، فإنّ الأمم السابقة لم يكن يحلُّ لها شيءٌ من ذلك.

عن جَابِر بْن عَبْدِ الله أَنَّ النَّبِيَّ عَيِّلِهُ قَالَ: « أُعْطِيتُ خَمْساً لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِى، نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِى الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُوراً، فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ، وَأُحِلَّتْ لِي الْمُغَانِمُ وَلَمْ تَحِلَّ لِأَحَدِ قَبْلِى، وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَة، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّة، وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عامّة »(٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال النبي ﷺ: « أحلّ الله لنا الغنائم، رأى ضعْفَنا وعَجْزنا فأحلّها لنا »(٢).

### وجوب المجيء بالغنائم إذا نادى المُنادي في الناس بذلك

عن عبد الله بن عمرو قال: «كان رسول الله ﷺ إذا أصاب غنيمة، أمَرَ بلالاً فنادى في الناس، فيجيئون بغنائمهم، فيخمِّسُه ويقسمه، فجاء رجل بعد ذلك بزِمام مِن شعر فقال: يا رسول الله هذا فيها كنّا أصبنا من الغنيمة، فقال:

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣٣٥، ومسلم: ٥٢١.

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث أخرجه البخاري: ٣١٢٤، ومسلم: ١٧٤٧.

أسمعتَ بلالاً يُنادي ثلاثاً؟ قال: نعم، قال: فها مَنَعك أن تجيء به؟ فاعتـذَرَ فقـال: كن أنت تجيء به يوم القيامة فلن أقبَلَه عنك »(١).

### كيفية تقسيم الغنائم

لقد بيَّن الله - سبحانه وتعالى - كيفية تقسيم الغنائم، فقال: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا عَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِللهِ خُمُسَهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَى وَالْلِسَكِينِ وَالْبَنِ وَالْبَنِ السَّكِيلِ إِن كُنْتُمْ مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِللّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَ انِيَوْمَ الْنَعْى الْجَمْعَانِ وَاللّهُ عَلَى حَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَ ان يَوْمَ الْنَعْى الْجَمْعَانِ وَاللّهُ عَلَى حَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَ ان يَوْمَ الْنَعْى الْجَمْعَانِ وَاللّهُ عَلَى حَبْلِ اللهِ شَيْءٍ وَلَيْدِيرً ﴾ (١).

قال الإمام الطبري - رحمه الله -: « وهذا تعليمٌ من الله - عزّ وجلّ - المؤمنين قَسْم غنائمهم إذا غَنِموها ».

واختلفَ أهل التأويل في قوله تعالى: ﴿ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَكُ ، ﴾ والراجح أنها مفتاحُ كلام.

وعن قيس بن مسلم قال: « سألْتُ الحَسن بن محمّد عن قوله - عزّ وجلّ -: ﴿ وَاَعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ مُحُسَمُهُ ﴾ قال: هذا مفاتح كلام الله: الدنيا والآخرة لله... »(").

فالآية الكريمة نصَّت على الخُمس، وأنَّه يُصرَف على المصارف التي ذكرها الله - سبحانه وتعالى -، وهي: الله ورسوله، وذو القربى، واليتامى،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٥٩).

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٤١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي «صحيح سنن النسائي» (٣٨٦٣)، وقال شيخنا - رحمه الله -: « صحيح الإسناد مرسل ».

والمساكين، وابن السبيل، فيُنفق سهم الله ورسوله على الفقراء، والسلاح والخيل وغير ذلك مِن المصالح العامّة.

عن عمرو بن عَبَسة - رضي الله عنه - قال: « صلى بنا رسول الله ﷺ إلى بعير (١) مِن المغنم، فلمّا سلّم، أخذ وَبَرَة مِن جنب البعير، ثمّ قال: ولا يَحِلُّ لِي مِن غنائمكم مثل هذا إلاّ الخُمس، والخُمس مردودٌ فيكم »(٢).

وعن عبادة بن الصامت - رضي الله عنه - قال: « صلى بنا رسول الله على يوم حنين إلى جنب بعير مِن المقاسم، ثمّ تناوَل شيئاً مِن البعير، فأخَذ منه قَرَدَة - يعني وَبَرَة (٢) - فجَعل بين إصبعيه، ثمّ قال: يا أيها النّاس إنّ هذا مِن غنائمكم، أدوّا الخيْط والمِخْيَط، فما فوق ذلك، فما دون ذلك، فمإنّ الغُلول عارٌ على أهله يوم القيامة وشَنارٌ (١) ونار » (٥).

وفي الحديث: « وأيمّا قرية عَصَت الله ورسولَه، فإنّ خمسَها لله ورسوله، ثمّ هي لكم »(١).

قال في «عون المعبود» (٧/ ٣٠٩): «أي مصروفٌ في مصالحكم مِن

<sup>(</sup>١) أي: جَعَلَهُ سُترة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٩٣)، والبيهقي والحاكم، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) أي: شعرة.

<sup>(</sup>٤) الشنّار: العيب والعار، وقيل: هو العيب الذي فيه عار. «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه وغيره، وانظر «الصحيحة» (٩٨٥)، و «الإرواء» (٥/ ٧٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم: ١٧٥٦.

السلاح والخيل وغير ذلك، فيه أنّ أربعة أخماس الغنيمة للغانمين، وأمّها لم تكن لرسول الله ﷺ.

قال الشوكاني: لا يَأْخُذ الإمامُ من الغنيمة إلا الخُمس، ويقسم الباقي منها بين الغانمين، والخُمس الذي يَأخذه أيضاً ليس هو له وحده، بل يجب عليه أن يرُدّه على المسلمين على حسب ما فصَّله الله - تعالى - في كتابه بقوله: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَ لِلّهِ خُمْسَهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَسَكِينِ وَٱبْمِنِ أَلْسَكِيلٍ ﴾ ". انتهى.

أمّا نفقات رسول الله ﷺ فقد كانت ممّا أفاء الله - سبحانه وتعالى - عليه من أموال بني النضير كما سيأتي - إن شاء الله تعالى - في باب ( الفيء ).

عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: « رأيت المغانم تُجزّاً خمسة أجزاء، ثمّ يُسْهَم عليها، فما كان لرسول الله ﷺ فهو له يَتَخير »(١).

وعن رجل مِن بلقين قال: « أتيت النبي ﷺ وهو بوادي القرى فقلت: يا رسول الله لمن المغنم ؟ فقال: لله سهم، ولهؤلاء أربعة أسهم، قلت: فهل أحد أحق بشيء من المغنم من أحد؟ قال: لا؛ حتى السهم يأخذه أحدكم من حينه؛ فليس بأحق به مِن أخيه » (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطحاوي وأحمد، وانظر «الإرواء» تحت الحديث (١٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطحاوي وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٥/ ٦٠) تحمت الحمديث (١٢٢٥).

وأمّا الأربعة الأخماس الباقية، فتُعطى للجيش، ويختصُّ بها الـذكور، الأحرار، البالغون، العقلاء.

جاء في «الروضة النّدية» (٢/ ٧٣٢): « وما غَنِمَه الجيش كان لهم أربعة أخماسه، وخُمُسه يَصرفهُ الإمام في مصارفهِ لقوله - تعالى -: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُم مِن شَيْءِ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَى وَالْمَسَنَكِينِ ﴾ قلت: اتفق أهل العلم على أن الغنيمة تُخمّس، فالحُمُس للأصناف التي ذُكِرت في القرآن، وأربعة أخماسها للغانمين ».

وسَهْم ذوي القُربي: أي قرابة رسولِ الله، وهم بنو هاشم، وحُلف اؤُهم مِن بني المطلب (١) ممّن آزَرَ النبي ﷺ وناصَرَه، دون مَن خذَلَه منهم.

عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ قَالَ: « مَشَيْتُ أَنَا وَعَثْمَانُ بِنُ عَضَانَ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ أَعْطَيْتَ بَنِي المطَّلِبِ وتركْتنا، ونحْنُ وَهُمْ منكَ بِمنْزلةٍ وَاحدةٍ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: إِنَّمَا بنو المطَّلبِ وبنُو هاشم شيءٌ واحدٌ "('').

وفي لفظٍ: قال جُبَيْرُ بْنُ مُطْعِمٍ: « مَشَيْتُ أَنَا وَعُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقُلْنَا: أَعْطَيْتَ بَنِي المطَّلبِ مِنْ خُمْسِ خَيْبَرَ وَتركْتنا وَنحْنُ بِمِنْزِلَةٍ واحدةٍ مِنْكَ، فَقُلْنَا: أَعْطَيْتَ بَنِي المطَّلبِ مِنْ خُمْسِ خَيْبَرَ وَتركْتنا وَنحْنُ بِمِنْزِلَةٍ واحدةٍ مِنْكَ، فقال: إِنَّمَا بَنُو هَاشِمْ وَبَنُو المطَّلِبِ شَيْءٌ وَاحِدٌ، قَالَ جُبَيْرٌ: وَلَمْ يَقْسِمُ النَّبِيُ ﷺ لِبَنِي عَبْدِ شَمْسٍ وَبَنِي نَوْفَلِ شَيْئًا »(٢).

<sup>(</sup>١) انظر ترجيح ابن جرير الطبري في «تفسيره»، وأدلته في ذلك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣١٤٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٤٢٢٩.

وفي لفظ: قال جبير بن مطعم: « لما كان يوم خيبر قَسَم رسول الله ﷺ سهم ذوي القربى بين بني هاشم وبني المطلب، فأتيتُ أنا وعُثمان بن عفّان، فقلْنا: يا رسول الله، أمّا بنو هاشم، فلا نُنكر فضلَهم؛ لمكانِك الذي وضعكَ الله به منهم، فها بألُ إخواننا من بَني المُطلب أعطيتَهم وتركْتَنا، وإنّما نحنُ وَهُمْ بمنزلةٍ واحدة؟! فقال: إنّهم لم يفارِقوني في جاهليةٍ ولا إسلام، وإنّما بنو هاشم وبنو المطلب شيء واحد، وشبك أصابعه »(۱).

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه كان سيُعطي منه عمّه العبّاس - وهو غنيّ - ، ويُعطي عمّته صفيّة - رضى الله عنهما - (١).

والعبّاس - رضي الله عنه - كان موسراً في الجاهلية والإسلام؛ كما جزَم بذلك غيرُ واحدٍ من الحُفّاظ؛ منهم أبو جعفر الطحاوي - رحمه الله -(").

## يأخذ الفارس مِن الغنيمة ثلاثة أسهم، والراجل<sup>(١)</sup> سهماً

عن ابن عمر - رضي الله عنهما - « أنّ رسول الله ﷺ جعَل للفرس سهمين، ولصاحبه سهماً »(٥)، وقد ذهب إلى ذلك الجمهور(١).

وفي لفظٍ: عَنْ نَافِعٍ عَنْ ابْنِ عُمَرَ - رضيَ اللهُ عَنْهما - قال: " قَسَمَ رَسُولُ الله

<sup>(</sup>١) انظر «الإرواء» (١٢٤٢).

<sup>(</sup>۲) انظر «الإرواء» (۱۲٤۳).

<sup>(</sup>٣) انظر «الإرواء» (٥/ ٧٩).

<sup>(</sup>٤) وهو الماشي على رجليه .

<sup>(</sup>٥)أخرجه البخاري: ٢٨٦٣، ومسلم: ١٧٦٢.

<sup>(</sup>٦) انظر «الروضة النّديّة» (٢/ ٥٣٧).

ﷺ يَوْمَ خيْبِرَ لِلْفرَس سَهْمَيْنِ وَلِلرَّاجِل سَهْمًا، قَالَ: فَسَّرَهُ نَافِعٌ، فَقَالَ: إِذَا كَانَ مَعَ الرَّجُل فَرَسٌ فَلَهُ سَهْمٌ »(١).

وقال مالك: « يُسهم للخيل والبراذين (٢) منها لقوله: ﴿ وَٱلْخِيَلَ وَٱلْبِغَالَ وَالْبِغَالَ وَالْبِعَالَ وَالْبِعِلْ وَالْبِعِلَا وَالْبِعِلَا وَالْبِعِلْ وَالْبُعِلْمِ لَهِ وَالْبِعِلْ وَالْبِعِلْ وَالْبُعِلْمُ وَالْبِعِلْ وَالْبِعِلْمُ وَالْبِعِلْمُ وَالْبِعِلْمُ وَالْبُعِلْمُ وَاللَّهِ وَالْمُعِلَّمِ لِلْمُعِلَّمِ لَا لَعْلَالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعْلِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

قال الإمام النووي - رحمه الله - ( ١٢/ ٨٣ ): « واختلف العلماء في سهم الفارس والراجل مِن الغنيمة؛ فقال الجمهور: يكون للراجل سهمٌ واحد وللفارس ثلاثة أسهم، سهمان بسبب فرسه، وسهم بسبب نفسه.

متن قال بهذا: ابن عباس ومجاهد والحسن وابن سيرين وعمر بن عبد العزيز

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٢٨، ومسلم: ١٧٦٢ بلفظ: « قَسَمَ فِي النَّفَـلِ لِلْفَـرَسِ سَـهْمَيْنِ، وَلِلرَّجُلِ سَهْمًا ». والمراد بالنفل هنا: الغنيمة.

 <sup>(</sup>٢) البراذين: جمع بِرذَون، والمراد: الجفاة الخِلْقة من الخيل، وأكثر ما تُجلَب مِن بـلاد الـروم،
 ولها جَلَدٌ على السير في الشعاب والجبال والوعر، بخلاف الخيل العربية . «الفتح».

<sup>(</sup>٣) جاء في «الفتح» (٦/ ٦٧): «قال ابن بطال: وجه الاحتجاج بالآية؛ أنّ الله - تعالى - امتنّ بركوب الخيل وقد أسهم لها رسول الله على واسم الخيل يقع على البرذون والهجين؛ بخلاف البغال والحمير، وكأنّ الآية استوعبت ما يُركب من هذا الجنس؛ لما يقتضيه الامتنان، فلمّا لم ينصّ على البرذون والهجين فيها، دلّ على دخولها في الخيل. قلت: وإنها ذكر الهجين لأن مالكاً ذكر هذا الكلام في الموطأ وفيه «والهجين» والمراد بالهجين: ما يكون أحد أبويه عربيا والآخر غير عربي، وقيل: الهجين: الذي أبوه فقط عربي وأمّا الذي أمّه فقط عربية، فيُسمّى المقرف، وعن أحمد: الهجين: البرذون».

<sup>(</sup>٤) النحل: ٨.

<sup>(</sup>٥) انظر «صحيح البخاري» تحت الحديث السابق (٢٨٦٣).

ومالك والأوزاعي والثوري والليث والشافعي وأبو يوسف ومحمد وأحمد وإسحاق وأبو عبيد وابن جرير وآخرون .

وقال أبو حنيفة: للفارس سهان فقط، سهم لها وسهم له، قالوا: ولم يقل بقوله هذا أحد إلا ما روي عن على وأبي موسى.

وحُجّة الجمهور هذا الحديث، وهو صريح على رواية مَن روى «للفرس سهمين، وللرجل سهماً » بغير ألف في (الرجل) وهي رواية الأكثرين، ومن روى (وللراجل) روايته محتملة، فيتعيّن ممْلها على موافقة الأولى جمعاً بين الروايتين، قال أصحابنا وغيرهم: ويرفَع هذا الاحتمال ما وَرَدَ مُفسَّراً في غير هذه الرواية، في حديث ابن عمر هذا؛ من رواية أبي معاوية وعبد الله بن نمير وأبي أسامة وغيرهم بإسنادهم عنه «أن رسول الله على أسهم لرجل ولفرسه ثلاثة أسهم ، سهم له وسهمان لفرسه »، ومِثْلُه من رواية ابن عباس وأبي عمرة الأنصاري - رضى الله عنهم - . والله أعلم » .

أقول: المراد مِن قوله ﷺ « جعَل للفرس سهمين، ولصاحبه سهماً » أي غير سهمي الفرس، فيصير للفارس ثلاثة أسهم كما قال الحافظ رحمه الله -: « وسيأتي في غزوة خيبر أنّ نافعاً فسّره كذلك، ولفظه: « إذا كان مع الرجل فرس فله شهم » (۱).

وعن أبي عمرة عن أبيه قال: « أتينا رسول الله ﷺ أربعةً نَفَر، ومعنا فـرس،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى: ٤٢٢٨

فأعطى كلّ انسان منّا سهاً، وأعطى للفرس سهمين ١٠٠٠.

قال أبو داود - رحمه الله -: وعن أبي عمرة - بمعناه - إلا آنه قال: « ثلاثة نفر: فزاد: فكان للفارس ثلاثة أسهم »(٢).

# يستوي في الغنائم مِن أفراد الجيش القوي والضعيف ومَن قاتَل ومن لم يُقاتِل

وَيستوي فيها تقدّم مِن تقسيم الغنائم؛ القوي والضعيف، ومَن قاتَل ومن لم يُقاتل مِن أفراد الجيش.

عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال رسول الله ﷺ يوم بـدر: « مَـن فَعَـل كذا وكذا؛ فله من النفل كذا وكذا.

قال: فتقدَّم الفتيان، ولَزِم المشيخةُ الراياتِ فلم يبرحوها، فلمّـا فتح الله عليهم، قال المشيخة: كنا ردْءاً (٢) لكم، لو انهزمتم لفِئتُم إلينا فلا تذهبوا بالمغنم ونبقي.

فأبى الفِتيان وقالوا: جعَلَه رسول الله ﷺ لنا، فأنزل الله: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ اللَّهُ اللهُ: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُولَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

يقول: فكان ذلك خيراً لهم، فكذلك أيضاً فأطيعوني فإني أعلم بعاقبة هذا منكم، زاد في رواية: « فقسَمَها رسول الله ﷺ بالسواء »(°).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٧٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٧٥) .

<sup>(</sup>٣) الردء: العون والنصر .

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ١ - ٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٢٧٣٧، ٢٧٣٩)، وهو في اصحيح سنن أبي داود، (الأمّ) برقم

وعن مصعب بن سعد قال: « رأى سعد - رضي الله عنه - أنَّ له فـضلاً عـلى مَن دونه، فقال النبي ﷺ: هل تُنصَرون وتُرزقون إلاّ بضعفائكم »(١).

قال الحافظ - رحمه الله - «الفتح»: « وعلى هذا؛ فالمراد بالفضل؛ إرادة الزيادة مِن الغنيمة، فأعلَمَه ﷺ أنّ سهام المقاتِلة سواء؛ فإنْ كان القوي يترجّح بفضل شجاعته فإن الضعيف يترجّح بفضل دعائه وإخلاصه ».

ويستوي كذلك في تقسيم الغنائم مَن تغيَّب لعُـذر، أو مَن بعَثَه الأمير لمصلحةِ الجيش.

فعن ابن عمر - رضي الله عنها - قال: « إنّما تغيّب عثمانُ عن بدر، فإنّه كانت تحته بنت رسول الله ﷺ، وكانت مريضة، فقال له النبي ﷺ: إنّ لك أجرَ رجُلِ ممّن شهِد بدراً وسهمَه »(٢).

وجاء في «الروضة النديّة» (٢/ ٧٣٦) وفي كتاب حُجّة الله البالغة: « ومَن بَعثَه الأمير لمصلحة الجيش؛ كالبريد، والطليعة، والجاسوس؛ يُسهَم له، وإن لم يَحْضُر الواقعة، كما كان لعثمان يوم بدر ».

#### السَّلَب للقاتل

السَّلَب: هو ما يأخذه المقاتل في الحرب مِن المقتول، مـمّــا يكـون عليـه،

<sup>(</sup>٢٤٤٥)، وقال شيخنا - رحمه الله - فيه: « إسناده صحيح، وصححه ابن حبّان والحاكم والذهبي - دون الزيادة -، والضياء في «المختارة» ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٨٩٦ وتقدم في (الاستنصار بالضعفاء).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣١٣٥.

ومعه من سلاح وثياب ودابّة وغيرها، وهو (فَعَل) بمعنى (مفَعول) أي: مسلوب(١).

وللإمام أو القائد أن يُحفّز المجاهدين في سبيل الله، وأن يُرَغّبهم بأخذ سَـلَب المقتول والتفرّد به.

عن أبي قتادة - رضي الله عنه - قال: « مَن قَتَل قتيلاً له عليه بيّنة؛ فله سَلَبُهُ » (٢).

وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه -: « أنّ رسول الله ﷺ قال يـوم حُنـين: مَن قَتَل قتيلاً فله سلّبُه، فقَتَل أبو طلحة يومئذٍ عشرين رجلاً، وأخذ أسلابهم » (").

وعن عوف بن مالك الأشجعي وخالد بن الوليد - رضي الله عنها -: « أنّ رسول الله ﷺ قضى بالسّلب للقاتل، ولم يُحمّس السّلب »(٤).

وعن سَلمة بن الأكوع عن أبيه قال: « أتى النبيَّ عَلَيْهُ عينٌ من المشركين - وهو في سفر- فجلس عند أصحابه يتحدّث، ثمّ انفتَل، فقال النبيِّ عَلَيْهُ اطلبوه واقتلوه، فقَتَلَه، فنقَّله (٥٠ سَلَبَه » (١٠).

<sup>(</sup>١) «النّهاية» بتصرف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣١٤٢، ومسلم: ١٧٥١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود والدارمي وابن حبان وغيرهم، وانظر «الإرواء» (١٢٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٢٧٢١) وغيره، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٢٣).

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ - رحمه الله - : «فيه الْتِفات مِن ضمير المتكلّم إلى الغَيْبة، وكان السياق يقتضي أن يقول (فنفلني) وهي رواية أبي داود» قلت: يمضي على قوله (فقَتَلَه) ففي رواية: (فقتلْتُه).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٣٠٥١.

### تخميس السَّلَب إذا بلغ مالاً كثيراً

لقد تقدّم أنّ رسول الله ﷺ قضى بالسَّلَب للقاتل، ولم يُخمّس السَّلَب، ولكن وردت بعض الآثار في التخميس.

فقد بارز البراء مرزبان الزارة (۱) فقتله، فبلغ سواره ومِنطَقَته (۱)، ثلاثين ألفًا فخمّسه (۲) عمر ودفَعَه إليه.

عن أنس بن مالك: أنّ البراء بن مالك أخا أنس بن مالك؟ بارز مرزبان الزارة، فطَعنه طعنة فكسر القَربوس (أ)، وخَلص إليه فَقَتَله، فقوَّم سَلَبه ثلاثين ألفا، فلمّ صلّينا الصبح، غدا علينا عمر، فقال لأبي طلحة: إنّا كنّا لا نُخمّس الأسلاب، وإنَّ سَلَب البراء قد بلغ مالاً، ولا أرانا إلا خامسيه، فقوَّمناه ثلاثين ألفا، فدفعنا إلى عمر ستة آلاف »(٥).

وفي لفظ: «إن أول سَلَبٍ خُمِّس في الإسلام، سَلَب البراء بن مالك، كان حَمَل على المرزبان فطعنه، فقتَله، وتفرَّق عنه أصحابه، فنزل إليه، فأخذ منطقته وسواريه، فلمّا قَدِم، مشى عمر بن الخطاب - رضي الله عنه -، حتى أتى أبا طلحة الأنصاري ... » فذكره مثل رواية الطحاوي، دون قوله في آخرها:

<sup>(</sup>١) الزارة: بلدة كبيرة بالبحرين.

<sup>(</sup>٢) ما يُشد به الوسط.

<sup>(</sup>٣) أي: أخذ منه الخُمس: ستة آلاف، وأعطى البراء - رضي الله عنه - الباقي.

<sup>(</sup>٤) هو حِنو السرج، قال في «القاموس المحيط» القَرَبوس: «حِنو السرج» والحِنو عود الرَّحل.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطحاوي في «شرح معاني الآثار» وغيره، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٥/ ٥٨) تحت الحديث (١٢٢٤).

« فدفعنا إلى عمر ستة آلاف »(١).

وفي لفظ: « فَنَفَلَه السلاح وقوّم المنطقة ثلاثين ألفاً، فخمَّسَها، وقال: إنها مال»(٢).

أقول: ولا تعارُض بين عدم تخميسه ﷺ السَّلَب، وبين فِعْل عمر - رضي الله عنه -، لأنّ السَّلَب الذي عُرف بقيمته المتداولة الشائعة؛ هو الذي لا يُخمَّس، أمّا إذا بلغ مالاً كثيراً؛ فإنّه يُخمَّس ليكون النفع أكثر، والفائدة أعمَّ، مع تحقيق معنى استفادة المقاتل مِن ذلك، والله - تعالى - أعلم.

### الرّضخ (٣) من الغنيمة لمن حضر

ويَرْضَخ الإمامُ لمن حضَر، مِن النساء والعبيد - ممن لا سهم له في الغنيمة -.

عَنْ يَزِيدَ بْنِ هُرْمُزَ « أَنَّ نَجْدَةَ كَتَبَ إِلَى ابْنِ عَبَّاسٍ يَسْأَلُهُ عَنْ خُسِ خِلَالٍ فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لَوْلَا أَنْ أَكْتُمَ عِلْمًا مَا كَتَبْتُ إِلَيْهِ، كَتَبَ إِلَيْهِ نَجْدَةُ: أَمَّا بَعْدُ فَأَخْبِرْنِي هَلْ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَيِلَةُ يَغْزُو بِالنِّسَاءِ؟ وَهَلْ كَانَ يَضْرِبُ لَمُّنَّ بِسَهْمٍ؟ وَهَلْ كَانَ يَقْتُلُ السَّبْيَانَ؟ وَمَتَى يَنْقَضِي يُتُمُ الْيَتِيمِ؟ وَعَنْ الْخُمْسِ لِمَنْ هُوَ؟

فَكَتَبَ إِلَيْهِ ابْنُ عَبَّاسٍ: كَتَبْتَ تَسْأَلُنِي هَلْ كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَغْزُو بِالنِّسَاءِ؟

<sup>(</sup>١)وصححّ إسناده شيخنا - رحمه الله - في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) وقال شيخنا - رحمه الله - في المصدر المذكور: وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٣) الرضخ: هو العطية القليلة. «النّهاية».

وَقَدْ كَانَ يَغْزُو بِهِنَّ فَيُدَاوِينَ الْجَرْحَى وَيُحُدَيْنَ ('' مِنْ الْغَنِيمَةِ، وَأَمَّا بِسَهْمٍ فَلَمْ يَضْرِبْ لَمُنَّ، وَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيُ لَمْ يَكُنْ يَقْتُلُ الصِّبْيَانَ، فَلَا تَقْتُلُ الصِّبْيَانَ.

وَكَتَبْتَ تَسْأَلُنِي مَتَى يَنْقَضِي يُتُمُ الْيَتِيمِ؛ فَلَعَمْرِي إِنَّ الرَّجُلَ لَتَنْبُتُ لِحِيْتُهُ وَإِنَّهُ لَا لَكَنْبُتُ لَحِيْتُهُ وَإِنَّهُ لَا اللَّهُ الْكَثْبُ عَمَا يَأْخُذُ لَضَعِيفُ الْأَخْذِ لِنَفْسِهِ مِنْ صَالِحٍ مَا يَأْخُذُ لَنَفْسِهِ مِنْ صَالِحٍ مَا يَأْخُذُ لَنَفْسِهِ مِنْ صَالِحٍ مَا يَأْخُذُ لَنَفْسِهِ مِنْ صَالِحٍ مَا يَأْخُذُ لَنَاسٍ؛ فَقَدْ ذَهَبَ عَنْهُ الْيُتْمُ.

وَكَتَبْتَ تَسْأَلُنِي عَنْ الْحُمْسِ لِمَنْ هُو؟ وَإِنَّا كُنَّا نَقُولُ: هُوَ لَنَا فَأَبَى عَلَيْنَا قَوْمُنَا ذَاكَ »(٢).

وفي رواية: «وسألت عن المرأة والعبد: هل كان لهم سهم معلوم إذا حضروا البأس؟ فإنهم لم يكن لهم سهم معلوم إلا أن يُحذَيا مِن غنائم القوم »(٣).

وفي زيادة: « وأما العبد فليس له من المغنم نصيب، ولكنهم قد كان يُرضَخ لهم »(١).

وعن عمير مولى آبي اللحم قال: « شَهِدْت خيبر مع سادتي، فكلموا فيَّ رسول الله ﷺ فأمَرَ بي، فقُلّدْتُ سيفاً، فإذا أنا أجرّه (٥)، فأُخبِر أني مملوك، فأَمَر لي

<sup>(</sup>١) أي: يُعطين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٨١٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٨١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر «الإرواء» تحت الحديث (١٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) أي: أسحب السيف على الأرض مِن صِغَر سنّي أو قِصَر قامتي. «عون المعبود».

بشيء مِن خُرثيِّ المتاع (١)» (٢).

وعن ثابت بن حارث الأنصاري - رضي الله عنه - قال: « قسم رسول الله عنه يَالِيْهُ يوم خيبر؛ لسهلة بنتِ عاصم بن عدي، ولابنةٍ لها وُلِدَت » (٣).

وعن زينب امرأة عبد الله الثقفية «أنّ النبيّ ﷺ أعطاها بخيبر خمسين وَسُقاً (٤) تمراً، وعشرين وسُقاً شعيراً بالمدينة »(٥).

#### جواز تنفيل بعض الجيش مِن الغنيمة

يجوز للإمام تنفيل بعض الجيش، وإعطاؤهم سوى قسم عامّة الجيش، إذا كان لهم مِن العناية، والمقاتلة ما لم تكن لغيرهم.

عن ابن عمر - رضي الله عنهما - « أنّ رسول الله ﷺ بعَثَ سرِيّة فيها عبد الله سَلِيّة بعَثَ سرِيّة فيها عبد الله بن عمر قِبَلَ نجد، فغنموا إِبِلاً كثيرة، فكانت سُهانهم اثني عشر بعيراً، أو أحدَ

<sup>(</sup>١) الخُرثي: أثاث البيت ومتاعه. «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٧٣٠) والترمذي، «صحيح سنن الترمذي» (٢٦٦١)، وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٢٣٠٤)، وصححه شيخنا - رحمه الله في «الإرواء» (١٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في «الكبير»، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٥/ ٧٢) تحـت الحديث (١٢٣٧).

<sup>(</sup>٤) الوَسْق: ستون صاعاً، والأصل في الوَسْق: الحِمْل ، وكلُّ شيء وسَقْته فقد حملته «النّهاية» بحذف وتقدم في «كتاب الزكاة».

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني ورجاله رجال الصحيح، وانظر «الإرواء» (٥/ ٧٢) تحت الحديث (١٢٣٧).

عشَر بعيراً، ونُفِّلوا بعيراً بعيراً » (١).

جاء في «عون المعبود» ( ٧/ ٢٩٦): « فيه دليلٌ على أنه يجوز للإمام أن يُنفِّل بعض الجيش ببعض الغنيمة؛ إذا كان له مِن العناية والمقاتلة ما لم يكن لغيره ».

وعَن ابن عمر - رضي الله عنها - : « أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَدْ كَانَ يُنَفِّلُ بَعْضَ مَنْ يَبْعَثُ مِنْ السَّرَايَا لِأَنْفُسِهِمْ خَاصَّةً، سِوَى قَسْمِ عامّة الجُيْشِ [وَالْخُمْسُ فِي ذَلِكَ وَاجِبٌ كُلِّهِ(°)] »(١).

جاء في «عون المعبود» (٧/ ٣٠٠): « وهذا تصريحٌ بوجوب الحُمُس في كل الغنائم، قاله النّووي، وقال في «فتح الودود»: يفيد أنّ الحُمُس يُؤخَذ أولاً من الغنيمة، ثمّ يُنفَّل من الباقي ثمّ يُقْسم ما بقي ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣١٣٤، ومسلم: ١٧٤٩.

<sup>(</sup>٢) أي: أعطاهم النبي ﷺ زائداً على سهامهم.

<sup>(</sup>٣) أي: مع النفل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٧٩).

<sup>(</sup>٥) كلِّه: مجرور لأنه توكيد لكلمة (في ذلك).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٣١٣٥، ومسلم: ١٧٥٠، وما بين معقـوفتين مـن «صـحيح مـسلم» (١٧٥٠-٤٠)

وعن حبيب بن مسلمة الفهري - رضي الله عنه - أنّه قال: « كان رسول الله عَنْهُ لَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ بعد الخُمُس » (١).

وعنه: « أَنَّ رسول الله ﷺ كان يُنفّل الرُبع (٢) بعد الخُمس (٣)، والثُلث بعد الخُمس، إذا قَفَل (١) » (٥).

وعن أبي وَهْبِ يَقُولُ: « سَمِعْتُ مَكْحُولًا يَقُولُ: كُنْتُ عَبْداً بِمِصْرَ لِإِمْرَأَةٍ مِنْ بَنِي هُذَيْلٍ، فَأَعْتَقَنْنِ، فَهَا خَرَجْتُ مِنْ مِصْرَ وَبِهَا عِلْمٌ إِلَّا حَوَيْتُ عَلَيْهِ فِيهَا أَرَى، ثُمَّ أَتَيْتُ الْحِجَازَ، فَهَا خَرَجْتُ مِنْهَا وَبِهَا عِلْمٌ إِلَّا حَوَيْتُ عَلَيْهِ فِيهَا أُرَى، ثُمَّ أَتَيْتُ الْعِرَاقَ، فَهَا خَرَجْتُ مِنْهَا وَبِهَا عِلْمٌ إِلَّا حَوَيْتُ عَلَيْهِ فِيهَا أُرَى، ثُمَّ أَتَيْتُ الْعِرَاقَ، فَهَا خَرَجْتُ مِنْهَا وَبِهَا عِلْمٌ إِلَّا حَوَيْتُ عَلَيْهِ فِيهَا أُرَى، ثُمَّ أَتَيْتُ الْعِرَاقَ، فَهَا خَرَجْتُ مِنْهَا وَبِهَا عِلْمٌ إِلَّا حَوَيْتُ عَلَيْهِ فِيهِ بِشَيْءٍ، حَتَّى الشَّامَ، فَغَرْبَلْتُهَا، كُلُّ ذَلِكَ أَسْأَلُ عَنْ النَّفَلِ، فَلَمْ أَجِدْ أَحَدًا يُغْبِرُنِي فِيهِ بِشَيْءٍ، حَتَّى الشَّامَ، فَغُرْبَلْتُهَا، كُلُّ ذَلِكَ أَسْأَلُ عَنْ النَّفَلِ، فَلَمْ أَجِدْ أَحَدًا يُغْبِرُنِي فِيهِ بِشَيْءٍ، حَتَّى الشَّامَ، فَغُرْبَلْتُهَا، كُلُّ ذَلِكَ أَسْأَلُ عَنْ النَّفَلِ، فَلَمْ أَجِدْ أَحَدًا يُغْبِرُنِي فِيهِ بِشَيْءٍ، حَتَّى الشَّامَ فَعْ رَبِيهَ النَّهُ فِي النَّهُ لِي النَّهُ لِي النَّهُ لِي يَقُولُ: شَهِدْتُ النَّبِي عَلَى النَّهُ لِي النَّهُ فَي الرَّجْعَةِ » (أَنَهُ اللَّهُ فِي الْبَدْأَةِ، وَالثَّلُكَ فِي الرَّجْعَةِ » (أَنَا ).

وجاء في «عون المعبود» (٧/ ٣٠٠): « وقد اختلف العلماء في ذلك، فقال مكحول والأوزاعي: لا يجاوز بالنَّفل الثَّلُث، وقال الشافعي: لـيس في النَّفل حـدُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) أي: في البَدْأةَ أي: ابتداء السفر للغزو.

<sup>(</sup>٣) أي: بعد أن يُخرِج الخُمس.

<sup>(</sup>٤) إذا رجع من الغزو.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٨٨)، وابن ماجه وابن حبان وغيرهم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٨٩).

لا يُجاوَز؛ إنها هو اجتهاد الإمام ». انتهى.

قلت: هو اجتهاد الإمام بها ورّد في النّصوص.

#### ردّ أموال وسبايا التائبين

عن ابن شهاب قال: وزعم عروة أنّ مروانَ بن الحكم والمِسْورَ بن مَحْرَمَة ورضي الله عنهما - أخبراه: « أنّ رسول الله على قام حين جاءه وفْدُ هوازنَ مسلمين، فسألوه أن يَرُدّ إليهم أموالهم وسبيهم، فقال لهم رسول الله على: أحبُ الحديثِ إليّ أصدقُه، فاختاروا إحدى الطائفتين إمّا السبي وإمّا المال، وقد كنت استأنيت (۱) بهم، وقد كان رسول الله على انتظرَهم بضعَ عشرة ليلةً؛ حين قَفَل من الطائف، فلمّا تبيّن لهم أنّ رسول الله على غيرُ رادّ إليهم إلا إحدى الطائفتين؛ قالوا: فإنّا نختار سَبْيَنا.

فقام رسول الله ﷺ في المسلمين، فأثنى على الله بها هو أهله ثمّ قال: أمّا بعد؛ فإنّ إخوانكم هؤلاء قد جاءونا تائبين، وإنّي قد رأيت أن أردّ إليهم سبيّهم، فمن أحبّ منكم أن يكون على حظه حتى أحبّ منكم أن يكون على حظه حتى نعطيَه إياه مِن أوّل ما يفيء الله علينا فليفعل.

فقال النّاس: قد طيّبنا ذلك لرسول الله عَلَيْ لهم، فقال رسول الله عَلَيْ: إنا لا ندري مَنْ أَذِن منكم في ذلك ممن لم يأذن، فارجعوا حتى يَرفَعَ إلينا عرفاؤكم أمرَكم، فرجَع النّاس فكلّمهم عرفاؤهم ثمّ رجعوا إلى رسول الله عَلَيْ فأخبروه

<sup>(</sup>١) أي: انتظَرْتُ وتربّصت، يُقال: أنيت وأنَّيْت وتأنَّيْت واسْتَأنيْت. «النّهاية».

أنهم قد طيَّبوا وأذِنوا »(١).

وعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - قال: « أعطَى رسول الله ﷺ عمر ابن الخطاب جارية من سَبْي هوازن، فوهَبَها لي فبعثتُ بها إلى أخوالي من بني جمح ليُصلحوا لي منها، حتى أطوف بالبيت، ثمّ آتيَهم وأنا أريد أن أصيبَها إذا رجعت إليها.

قال: فخرجْت مِن المسجد حين فرغْتُ فإذا النّاس يشتدّون، فقُلت: ما شأنكم؟ قالوا: ردَّ علينا رسول الله ﷺ أبناءنا ونساءنا، قال: قلت: تلك صاحبتكم في بني جمح، فاذهبوا فخذوها، فذهبوا فأخَذوها »(٢).

# إذا غنم المشركون مال المسلم ثمّ وجده المسلم (٦)

إذا غنم المشركون مال المسلم، أو وجد المسلم ماله عند الأعداء، فإنّه يُرَدُّ على صاحبه، ولا يُضاف إلى الغنائم ولا يُخمّس .

عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: « ذهَبُ فرسٌ له فأخذَه العدوّ، فظهر عليه المسلمون، فرُدَّ عليه في زمن رسول الله ﷺ، وأَبَقَ (٥) عبدٌ له، فَلَحِقَ بالروم، فظهر عليه المسلمون، فردَّه عليه خالد بن الوليد بعد النبيّ ﷺ (٢٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ( ٢٣٠٧، ٢٣٠٨، ٢٥٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد، وحسنه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٥/ ٣٧).

<sup>(</sup>٣) هذا العنوان من «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد والسير) (باب - ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) أي: نَفَر وشرَد إلى الكُفّار «عون المعبود» (٧/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٥) أي: هَرَب.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٣٠٦٧.

وعن عمرانَ بن حصين قال: «كانت ثقيفُ حلفاءَ لبني عُقيل، فأسَرت ثقيفُ رجلين من أصحاب رسول الله يَعْقِيهُ، وأسَر أصحاب رسول الله رجُلاً من بني عُقيلٍ، وأصابوا معه العضباء [وذكر الحديث إلى أن قال:] وأُسِرت امرأةٌ مِن الأنصار، وأصيبت العضباء، فكانت المرأة في الوَثاق، وكان القوم يُريِحُون نَعَمَهُم بين يدي بيوتهم، فانفلتت ذات ليلةٍ مِن الوَثاق، فأتت الإِبل؛ فجعلت إذا دنت من البعير رغا فتتركه، حتى تنتهي إلى العضباء، فلم تَرْغُ، قال: وناقة مُنوّقة (١٠) فقعدَت في عَجُزِها ثمّ زجَرَتُها فانطلَقت ونذِروا بها (١٠) فطلبوها، فأعجَزَتُهم، قال: ونكرت لله إنْ نجاها الله عليها لتنحَربُها.

فلمّا قَدِمت المدينة رآها النّاس فقالوا: العضباء ناقةُ رسولِ الله ﷺ فقالت: إنها نَذَرَت إنْ نجّاها الله عليها لتنحرتها، فأتَوا رسول الله ﷺ، فذكروا ذلك له .

فقال: سبحان الله بئسما جَزَتْها، نَذَرت لله إنْ نجّاها الله عليها لتنحرَنّها، لا وفاء لنذر في معصية ولا فيما لا يملك العبد »(٢).

# إذا أسلَم قومٌ في دار حرب ولهم مالٌ أو أرضون (١) فهي لهم (٥)

عن صخر بن عيلة « إنّ قوماً مِن بني سليم؛ فرّوا عن أرضهم حين جاء الإسلام، فأخَذْتُها فأسلموا، فخاصموني فيها إلى النبي عَلَيْق، فردّها عليهم وقال:

<sup>(</sup>١) ناقة مُنَوَّقة: أي مُذللة.

<sup>(</sup>٢) نذِروا بها: أي علموا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٦٤١.

<sup>(</sup>٤) انظر - إن شئت المزيد من الفائدة - ما قاله ابن حزم - رحمه الله - تحت المسألة (٩٣٧).

<sup>(</sup>٥) هذا العنوان مِن «صحيح البخاري» (كتاب الجهاد) (باب - ١٨٠).

إذا أسلَم الرجل فهو أحقّ بأرضه وماله "(١).

قال الإمام البخاري - رحمه الله - (باب إذا أسلم قوم ...) وذكر العنوان السابق ثم ذكر تحته حديثين (٢) .

قال الحافظ - رحمه الله - في « الفتح » ( ٦/ ١٧٥ ) :

«أشار [أي: الإمام البخاري - رحمه الله - ] بذلك إلى الردّ على من قال مِن الحنفية إنّ الحربي إذا أسلَم في دار الحرب، وأقام بها حتى غلّب المسلمون عليها، فهو أحقُّ بجميع ماله إلا أرضَه وعقاره، فإنها تكون فيئاً للمسلمين، وقد خالفَهم أبو يوسف في ذلك فوافق الجمهور ...».

ثم ذكر حديث صخر بن عيلة المتقدّم، وأشار شيخنا إلى استدلال الحسافظ - رحمها الله - في « الصحيحة » ( ١٢٣٠ ).

جاء في «السيل الجرار» (٤/ ٥٥٥): « الإسلام عصمةٌ لمال الرجل ولأولاده الذين لم يبلغوا، فمَن زعَم أنّه يَحِلُّ شيءٌ مِن مال مَن أسلم؛ لكون المال في دار الحرب؛ لم يُقبل منه ذلك إلاّ بدليل يدلّ على النقل مِن عصمة الإسلام، ولا دليل... فإنّ الأحاديث الصحيحة المُصرّحة بأنّ الكُفَّار إذا تكلَّموا بكلمة الإسلام؛ عصموا بها دماءهم وأموالهم، يُغني عن غيرها...». انتهى.

قلت: يُشير - رحمه الله - إلى حديث: ابن عمر - رضي الله عنهما - أنّ رسول الله عليه الله عنهما - أنّ أقاتِل النّاس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأنّ محمداً

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وإسناده حسن، وانظر الصحيحة (١٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) انظرهما - للمزيد من الفائدة إن شئت - برقم (٣٠٥٨، ٣٠٥٩) وكذا انظر وجه مطابقة الترجمة في «عمدة القاري» (٢١٤/ ٣٠٤).

رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعَلوا؛ ذلك فقد عصموا منّي دماءهم وأموالهم؛ إلا بحقّ الإسلام وحسابهم على الله »(١).

## حُكم الأرض المغنومة(٢)

الأرض المغنومة أمْرُها إلى الإمام، يفعل الأصلح مِن قِسمَتها، أو ترْكِها مشتركة بين الغانمين، أو بين جميع المسلمين، لأنّ النبيّ - صلى الله عليه وآله وسلّم - قَسَم نصفَ أرض خيبر بين المسلمين، وجَعل النصف الآخر لمن ينزل به مِن الوفود والأمور ونوائب النّاس.

فعن بُشير بن يَسار مولى الأنصار، عن رجالٍ مِن أصحاب النبي عَلَيْ «أنّ رسول الله عَلَيْ لما ظَهَر على خيبر؛ قسّمها على ستة وثلاثين سها، جَع كل سهم مائة سهم، فكان لرسول الله عَلَيْ وللمسلمين النصف مِن ذلك، وعزَل النصف الباقي؛ لمن نزَل به من الوفود والأمور ونوائب النّاس »(٣).

وفي رواية مِن حديث سهل بن أبي حثمة - رضي الله عنه - قال: « قَسَم رسول الله ﷺ خيبر نصفين: نصفاً لنوائبه وحاجته، ونصفاً بين المسلمين، قسمَها بينهم على ثمانية عشرَ سهماً »(1).

وقد ترك الصحابة ما غَنِموه من الأراضي مُشترَكَةً بين جميع المسلمين،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٥، ومسلم: ٢١.

<sup>(</sup>٢) من «الروضة النّديّة» (٢/ ٧٥٥) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: «صحيح سنن أبي داود» (٢٦٠٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود: «صحيح سنن أبي داود» (٢٦٠١).

يَقسِمون خَراجها بينهم، وقد ذهَب إلى هذا جمهور الصحابة ومَن بعدهم، وعمل عليه الخلفاء الراشدون - رضي الله عنهم -.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: أيُّما قريةٍ أَتِيتموها وأقمتم فيها؛ فسَهْمُكم فيها، وأيُّما قريةٍ عَصت الله ورسوله؛ فإنَّ خُمُسَها لله ولرسوله، ثمّ هي لكم »(۱).

وجاء في «الروضة الندية» ( ٢/ ٢٥٦ ):

أقول: قسمة الأموال المجتمعة للمسلمين مِن: خراجٍ، ومعاملةٍ، وجزيةٍ، وصُلحٍ، وغير ذلك؛ ينبغي تفويض قِسْمتها إلى الإمام العادل الذي يمحض النصح لرعيته، ويبذل جهده في مصالحهم، فيقسِم بينهم ما يقوم بكفايتهم، ويدَّخر لحوادثهم ما يقوم بدفعها.

ولا يلزمه في ذلك سلوكُ طريقٍ مُعيَّنة سلكَها السلف الصالح، فإنّ الأحوال تختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة، فإنْ رأى الصلاح في تقسيم ما حصل في بيت المال في كلّ عامٍ فعَل، وإنْ رأى الصلاح في تقسيمه في الشهر أو الأسبوع أو اليوم فعَل.

ثمّ إذا فاضَ مِن بيتِ مال المسلمين على ما يقوم بكفايتهم، وما يدخِر لدفع ما ينوبهم، جعل ذلك في مُناجزة الكَفَرة، وفتْح ديارِهم، وتكثير جهاتِ المسلمين، وفي تكثير الجيوش والخيل والسلاح، فإنّ تقوية جيوش المسلمين هي الأصلُ الأصيل في دفع المفاسد وجَلْبِ المصالح.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٧٥٦.

ومِن أعظم موجبات تكثير بيت المال وتوسيع دائرته؛ العدلُ في الرعية، وعدمُ الجور عليهم، والقَبولُ من مُحْسِنهم، والتجاوزُ عن مسيئهم، وهذا معلومٌ بالاستقراء في جميع دول الإسلام والكُفر...».

وعن زيدٍ عن أبيه أنّه سمع عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - يقول: «أما والذي نفسي بيده؛ لولا أن أترك آخر النّاس بَبَّاناً (١) ليس لهم شيء ما فُتِحت عليّ قريمة إلا قَسم تُها كما قسم النبيّ عَلَيّ خيم، ولكنّي أتركها خِزانة لهم يقتسمونها (٢)»(٣).

وفي رواية: « لولا آخر المسلمين؛ ما فُتِحَـت علـيهم قريـة، إلا قـسمْتُها كـما قسَم النبي ﷺ خيبر »(١٠).

<sup>(</sup>۱) جاء في «الفتح»: «قال أبو عبيدة بعد أن أخرجه عن ابن مهدي: قال: ابن مهدي يعني شيئاً واحداً، قال الخطابي: ولا أحسب هذه اللفظة عربية، ولم أسمعها في غير هذا الحديث، وقال الأزهريّ: بل هي لغة صحيحة، لكنّها غيرُ فاشية في لغة معد، وقد صحّحها صاحب العين وقال: ضوعفت حروفه، وقال: البَبّان: المعدّم الذي لا شيء له، ويقال: هم على بَبّان واحدٍ، أي: على طريقةٍ واحدة، وقال ابن فارس: يقال هم بَبّان واحد، أي: شيء واحد، قال الطبري: البَبّان: المعدّم: الذي لا شيء له، فالمعنى: لولا أن أتركهم فقراء مُعدمين، لا شيء لهم، أي: متساوين في الفقر ».

<sup>(</sup>٢) أي: يقتسمون خراجها. «الفتح».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٤٢٣٥، ومسلم: ٢٣٣٤، قال الحافظ - رحمه الله - : زاد ابن إدريس في روايته: « ما افتَتَح المسلمون قَريةً مِن قرى الكُفَّار؛ إِلا قَسَمْتها سُههاناً ».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٣٣٤، ٢٣٣٤.

وانظر إن شئت المزيد من الفائدة «نيل الأوطار» (٨/ ١٦٢) (كتاب الجهاد) (باب حُكم الأرض المغنومة)

## الغُلول

تعريفه: الغلول: هو الخيانة في المغنم، والسّرقة مِن الغنيمة قبل القِسمة(١).

## تحريم الغُلول:

قال الله - تعالى -: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَعُلُّ وَمَن يَغُلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ (٢).

عن ابن عباس - رضي الله عنهما - في قوله - تعالى -: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ ﴾ ، قال: « ما كان لنبيّ أن يتَّهمَه أصحابُه (٢٠) » (٤٠).

وفي رواية: قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: « نزلت هذه الآية ﴿ وَمَاكَانَ لِنَبِي ٓ أَن يَغُلَّ ﴾ في قطيفة حمراء فُقِدت يوم بدر، فقال بعضُ النّاس: لعلّ رسول الله ﷺ أخذها، فأنزل الله - عزّ وجلّ - ﴿ وَمَاكَانَ لِنَبِيّ آن يَعُلَ ﴾ إلى آخر الآية » (٥٠).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « خَرجْنا مع رسول الله ﷺ يوم خيبر، فلم نغنم ذهباً ولا فضة؛ إلا الأموال والثياب والمتاع، فأهدى رجل من بني الضُّبَيب - يقال له: رِفاعة بن زيد - لرسول الله ﷺ غلاماً يقال له مِدعَم، فوجَه

<sup>(</sup>١) «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٦١.

<sup>(</sup>٣) أي ما كان لنبيِّ أن يخون أصحابه؛ فيها أفاء الله عليهم، مِن أموال أعدائهم. وانظر «تفسير الطبري».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزّار في مسنده، وانظر «الصحيحة» (٢٧٨٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود (٣٩٧١) والترمذي وغيرهما، وانظر «الصحيحة» تحت الحديث (٢٧٨٨).

رسول الله ﷺ إلى وادي القُرى، حتى إذا كان بوادي القُرى - بينها مِدْعَم يحطُّ رَحْلاً لرسول الله ﷺ - إذا سهمٌ عائر (١) فقتَله، فقال النّاس: هنيئاً له الجنّة.

فقال رسول الله عَلَيْ عَلاً؛ والذي نفسي بيده؛ إنّ الشملة (٢) التي أخذَها يـوم خيبر مِن المغانم؛ لم تُصبها المقاسم، لتَشْتَعل عليه نـاراً، فلمّـا سَـمِع ذلك النّاس جاء رجل بشِراكِ أو شِراكِين إلى النبيّ عَلَيْ فقال: شِراك من نار أو شِراكان مـن نار » (١٠).

وعن عمرَ بن الخطاب - رضي الله عنه - قال: « لمّا كان يومُ خيبر أَقْبَل نفرٌ مِن صحابة النبيّ ﷺ، فقالوا: فلانٌ شهيد، فلانٌ شهيد، حتى مرّوا على رجلٍ فقالوا: فلان شهيد، فقال رسول الله ﷺ: كلاّ إني رأيته في النار في بُردةٍ (٥) غلّها أو عباءةٍ » (١٠).

<sup>(</sup>١) سهم عائر: أي لا يُدرى من رمى به. «الفتح».

<sup>(</sup>٢) الشملة: كساءٌ يُتغطَّى به، ويُتلفّف فيه. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) الشّراك: - بكسر السين- وهو السير المعروف؛ الذي يكون في النعل على ظهر القدم. «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٧٠٧، ومسلم: ١١٥.

<sup>(</sup>٥) قال النّووي - رحمه الله -: «أمّا البردة - بضم الباء - فكساءٌ مُخطَّط وهي الشملة والنَّمِرة، وقال أبو عبيد: هو كساء أسود فيه صور وجمعها بُرَد - بفتح الراء - » انتهى.

والنّمرة: كل شملة مخطوطة من مآزر الأعراب؛ لأنها أُخذت مِن لون النَّمِر، لما فيها مِن السواد والبياض. «النهاية».

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم: ١١٤.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « قام فينا النبيّ عَلَيْ فذكر الغلول فعظَّمَه، وعظَّم أمْرَه، قال: « لا أُلفِيَنَّ (١) أحدكم يوم القيامة؛ على رقبته شاةٌ لها ثُغاء (٢)، وعلى رقبته فرسٌ له حَمْحَمَة (٣) » (١).

وعن عبد الله بن عمرو - رضي الله عنها - قال: «كان على ثَقَل (°) النبيّ ﷺ رجلٌ يقال له كِركِرة، فهات، فقال رسول الله ﷺ: هـو في النار، فـذهبوا ينظـرون إليه فوجدوا عباءةً قد غلَّها »(١).

وعن أبي أمامة - رضي الله عنه - عن النبيّ ﷺ « أنَّه نهى أن تُباع السهام حتى تُقسم » (٧).

وعن عبادةَ بن الصامت - رضي الله عنه - أنّ النبيّ ﷺ كان يقول: « أدّوا الجياط والمِخْيَط (^)، وإيّاكم والغُلول، فإنّه عارٌ على أهله يوم القيامة » (٩).

<sup>(</sup>١) أي: لا أجدنَّ.

<sup>(</sup>٢) ثُغاء: صوت الشاة.

<sup>(</sup>٣) حمحمة: صوت الفرس عند العلف، وهو دون الصهيل. «فتح».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣٠٧٣، ومسلم: ١٨٣١.

<sup>(</sup>٥) الثَّقَل - بمثلثة وقاف مفتوحتين -: العيال: وما يثقُل خَمْلُه من الأمتعة «الفتح».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٣٠٧٤.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الدارمي بسند حسن، وانظر «هداية الرواة» برقم (٩٤٥).

<sup>(</sup>٨) الخِياط: الخيط، والمخيط - بالكسرة -: الإبرة. «النّهاية».

<sup>(</sup>٩) أخرجه الدارمي وإسناده حسن، وانظر «هداية الرواة» برقم (٣٩٥٢).

#### ما يجوز الانتفاع به قبل قسمة الغنائم

يُباح للمقاتلين أن ينتفعوا بالطعام وعَلَف الدواب؛ ما داموا في أرض العدو، قبل أنْ تُقسّم عليهم.

عن عبد الله بن مُغَفَّلٍ - رضي الله عنه - قال: « كنّا محاصِرين قصرَ خيبر، فرمى إنسانٌ بجرابٍ (١) فيه شحم، فنزوت (٢) لآخذه، فالتفتُّ، فإذا النبيّ ﷺ فاستحييتُ منه »(٣). وفي رواية « فالتَفَتُّ فإذا رسول الله ﷺ مُتبسّماً »(٤).

وعن عبد الله بن أبي أوفى - رضي الله عنه - قال: « أصبنا طعاماً يموم خيبر، فكان الرجل يجيء فيأخذ منه مقدار ما يكفيه ثمّ ينصرف » (°).

وعن ابن - عمر رضي الله عنهما - « كنّا نُصيب في مغازينا العسل والعنب، فنأكله ولا نرفعه <sup>(١)</sup> » <sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) الجراب: وعاء مِن جِلد.

<sup>(</sup>٢) أي: وَتُبْت، وهي رواية مسلم: ١٧٧٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٣١٥٣ واللفظ له، ومسلم: ١٧٧٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٧٧٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٥٣)، والحاكم (١٢٦/) وقال: صحيح على شرط البخاري ووافقه الله هبي، وشيخنا - رحمه الله - في «التعليقات الرضية» (٣/ ٨٨) وكذا البيهقي.

<sup>(</sup>٦) قال الحافظ - رحمه الله - في «الفتح»: « أي ولا نحمله على سبيل الادّخار، ويُحتمل أن يُريد ولا نرفعه إلى متولّي أمر الغنيمة، أو إلى النبيّ ﷺ، ولا نـستأذنه في أكْلِـه، اكتفاءً بـها سَبَق منه مِن الإذن ».

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري: ٣١٥٤.

جاء في «الروضة النديّة» ( ٢/ ٧٤٥): «قال مالك في «الموطأ»: لا أرى بأساً أن يأكُل المسلمون إذا دخلوا أرض العدو مِن طعامهم؛ ما وجدوا مِن ذلك كلّه، قبل أن تقع في المقاسم ».

وقال أيضاً: « أنا أرى الإبل والبقر والغنم بمنزلة الطعام؛ يأكُلُ منه المسلمون إذا دخَلوا أرض العدو؛ كما يأكلون الطعام ».

وقال: « ولو أنّ ذلك لا يُؤكّل حتى يحضُر النّاس المقاسم ويُقسَم بينهم؟ أضرَّ ذلك بالجيوش، قال: فلا أرى بأساً بها أكل من ذلك كلّه؛ على وجه المعروف والحاجة إليه، ولا أرى أن يدّخِرَ ذلك شيئاً؛ يَرجِع به إلى أهله. قلت: وعليه أهل العلم ». انتهى.

قلت: ويجوز ركوب الدوابّ وما في معناها، ولبس الثياب، مِن غير إتـلاف ولا إخلاق.

فعَنْ رُوَيْفِعِ بْنِ ثَابِتِ الْأَنْصَارِيِّ - رضي الله عنه - أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: « مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ، فَلَا يَرْكَبْ دَابَّةً مِنْ فَيْءِ المسْلِمِينَ، حَتَّى إِذَا أَعْجَفَهَا (') رَدَّهَا فِيهِ ('')، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ؛ فَلَا يَلْبَسْ ثَوْباً مِنْ فَيْءِ المسْلِمِينَ، حَتَّى إِذَا أَخْلَقَهُ (") رَدَّهُ فِيهِ » (نا).

<sup>(</sup>١) أعْجَفَها: أي أضعَفها وأهزلها «عون المعبود» (٧/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) أي: الفيء.

<sup>(</sup>٣) أَخلَقَه: أي أبلاه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد وأبو داود (٢٠٧٨) وغيرهما، وقال شيخنا - رحمه الله - حسن صحيح، وانظر «التعلقيات الرضية على الروضة الندية» (٣/ ٤٦٧).

جاء في عون المعبود (٧/٢٦٨): «قال في «السبيل»: يُؤخَذ منه جوازُ الركوبِ ولبسِ الثوب، وإنما يتوجه النهي إلى الإعجاف والإخلاق للثوب، فلو رَكِب من غير إعجاف، وَلَبِس من غَيرِ إخلاق وإتلافٍ؛ جاز. انتهى.

قال في «الفتح»: وقد اتفقوا على جواز رُكوب دوابِّهم يعني؛ أهلَ الحرب ولبس ثيابِهم، واستعمال سلاحهم حال الحرب، ورد ذلك بعد انقضاء الحرب. وشرط الأوزاعي فيه إذن الإمام وعليه أن يردّ كلما فرغت حاجته، ولا يستعمله في غير الحرب، ولا ينتظر بردّه انقضاء الحرب لئلا يُعرّضه للهلاك».

قلت: وقول بإذن الإمام ليس على الإطلاق؛ لحديث عبد الله بن مغفّل - رضي الله عنه - قال: «أصبت جراباً من شحم يوم خيبر، فقال: فالتزمتُه، فقلت: لا أُعطي اليوم أحداً من هذا شيئاً؛ فالتفتّ فإذا رسولُ الله ﷺ متبسّماً »(١).

قال النّووي - رحمه الله -: « ويجوز بإذن الإمام وبغير إذنه، ولم يشترط أحـد من العلماء استئذانه إلا الزهري ... ».

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٧٧٢.

#### أسرى الحرب

ومن جملة الغنائم الأسرى، ولا خلافَ في ذلك(١)، وهم على قسمين:

النساء والصبيان، وهذا القسم يكون رقيقاً بمجرّد السبي، لأن النبي ﷺ على عن قَتْل النساء والصبيان (٢).

فعن ابن عمر - رضي الله عنهما - « أنّ النبيّ ﷺ أغار على بني المُصطَلَق وهم غارُّون (٢) وأنعامُهم تُسقى على الماء، فقَتَل مُقاتِلتَهم (٤)، وسبى ذراريَّهم، وأصاب يومئذ جُوَيْرية (٥) » (١).

<sup>(</sup>١) انظر «الروضة الندية» (٢/ ٧٤٨).

<sup>(</sup>٢) وفي ذلك أحاديث منها حديث ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: « وُجدت امرأة مقتولة في بعض مغازي رسول الله ﷺ عن قَتْل النساء والصبيان » أخرجه البخاري: ٣٠١٥، ومسلم: ١٧٤٤ وتقدّم.

<sup>(</sup>٣) وهم غارُّون: جمع غار بالتشديد أي غافل ، أي أَخَذَهم على غِرة. «الفتح».

<sup>(</sup>٤) أي: الطائفة البالغين الذين هم على صدد القتال. «الكرماني».

<sup>(</sup>٥) قال النّووي - رحمه الله - (٣٦/١٢): وفي هذا الحديث جواز الإغارة على الكُفّار اللّذين بلغتهم الدعوة مِن غير إنذار بالإغارة... وانظر تتمة كلام النّووي - رحمه الله - إن شئت المزيد.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٢٥٤١، ومسلم: ١٧٣٠، ولفظ مسلم من حديث ابن عون قال: «كتبت إلى نافع أسأله عن الدعاء قبل القتال، قال: فكتب إلى إنها كان ذلك في أول الإسلام؛ قد أغار رسول الله على الله عن الذكره، وتقدّم.

وانظر رواية الإمام أحمد - رحمه الله - وما جاء في «الإرواء» تحت رقم (١٢١٢) - إنْ شئت -.

٢- الرجال البالغون المقاتِلون، والإمام فيهم مُحُيَّرٌ بينَ قَتْلٍ وَرِقٌ ومَنِّ وفداء
 بهالٍ أو بأسيرٍ مسلم.

أمَّا القَتل: فلقوله تعالى: ﴿ فَأَقَنْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُّمُوهُمْ ﴾ (١).

وقتَل النبيّ ﷺ رجالاً مِن بني قريظة حين حكَم فيهم سعد بن معاذ - رضي الله عنه - فقال: أَحْكُم فيهم أن تُقتل مُقاتلتهم وتُسبَى ذراريُّهُم وتُقسّم أموالهم، فقال رسول الله ﷺ: لقد حكمت بحُكم الله - عزّ وجل- وحُكم رسوله »(٢).

وجاء في «سنن أبي داود» تحت (بابُ قتلِ الأسير ولا يُعرَض عليه الإسلام) عن سعد قال: « لمّا كان يوم فتح مكة أمَّنَ رسول الله ﷺ النّاس إلاّ أربعة نفر وامرأتين وسمّاهم، وابن أبي سَرْح، فذكر الحديث.

قال: وأمّا ابنُ أبي سرح؛ فإنّه اختَباً عند عثمان بن عفان، فلمّا دعا رسول الله على النّاس إلى البيعة؛ جاء به حتى أوقفَه على رسول الله على فقال: يا نبيّ الله بايع عبد الله، فرفَع رأسه فنظر إليه ثلاثاً، كلّ ذلك يأبى، فبايعَه بعد ثلاث، ثمّ أقبل على أصحابه فقال: أمّا كان فيكم رجل رشيد؛ يقوم إلى هذا حيث رآني كَففْتُ يدي عن بيعته فيقتله؟ فقالوا: ما ندري يا رسول الله ما في نفسك، ألا أومأتَ إلينا بعينك؟ قال: إنه لا ينبغي لنبيّ أن تكون له خائنةُ الأعين "(").

وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - « أنّ رسول الله ﷺ دخل مكَّة عام

<sup>(</sup>١) التوبة: ٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد والترمذي وغيرهما، وانظر «الصحيحة» (٦٧) و «الإرواء» (١٢١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: (٣٦٨٦، ٤٣٥٩) وغيره وانظر «الصحيحة» (١٧٢٣).

الفتح وعلى رأسه المِغفَر (١)، فلمّا نَزَعَه جاءه رجل فقال: ابن خَطَل متعلِّقٌ بأستار الكعبة، فقال: اقتلوه.

قال أبو داود: ابن خَطَل اسمه عبد الله، وكان أبو برزة الأسلمي قَتَله "(٢).

وأمّا دليل الرِّق، فقوله ﷺ لوفد هوازن: « ... وأحبّ الحديث إليّ أصـدقُه، فاختاروا إحدى الطائفتين: إمّا المال وإمّا السبي » (٣).

قال في «منار السبيل» (ص٢٧٢): « ولأنّه يجوز إقرارهم بالجزية، فبالرقّ أولى؛ لأنّه أبلَغُ في صَغارهم ».

وأمّا المنّ - وهو إطلاق سراح الأسير مجّاناً -، فلقول - تعالى -: ﴿ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآةٍ ﴾ (١).

ولأنه ﷺ مَنّ على ثُمامة بن أثال، وسيأتي بتهامه - إن شاء الله تعالى - في (باب ما جاء في الإحسان إلى الأسرى).

وكذلكَ منَّ النبيُّ ﷺ على أبي العاص بن الربيع.

فعن عائشة - رضي الله عنها - قالت: « لمّا بعَثَ أهلُ مكّة في فداء أسراهم؟ بَعَثَتْ زينبُ بنتُ رسول الله ﷺ في فداء أبي العاص بن الربيع بهال، وبَعَثَتْ فيه

<sup>(</sup>١) زرَد يُنسج من الدروع، على قدر الرأس، يُلبس تحت القلنسوة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٥٤٠، ٢٥٤٠ من حـديث مـروان والمـسور بـن مخرمـة - رضي الله عنهما -. وتقدم غير بعيد.

<sup>(</sup>٤) محمد: ٤.

بقلادة لها؛ كانت خديجة أدخلَتْها بها على أبي العاص؛ حينَ بنَى عليها.

قالت: فلمّا رآها رسول الله ﷺ، رقَّ لها رِقّة شديدة، وقال: إنْ رأيتم أنْ تُطلِقوا لها أسيرها، وتردُّوا عليها مالها، فافعلوا، فقالوا: نعم يا رسول الله، فأطلَقوه وردُّوا عليها الذي لها »(۱).

وأمّا الفداء بالمال، فإنّه قد ثبَت عن النبي ﷺ أنّه فدى أهل بدر بهال(١).

وأمّا الفداء بالأسير المسلم، فلأنّه قد ثبّت عن رسول الله ﷺ أنّه فدّى رجلين مِن أصحابه برجلٍ مِن المشركين من بني عُقَيل.

عن عمران بن حصين قال: « كانت ثقيف حلفاء لبنى عُقيل، فأسرَت ثقيف رجلاً تقيف رجلاً وأسرَ أصحابُ رسولِ الله عَلَيْ رجلاً مِن بني عقيل ... ففُدِي بالرجلين » (٣).

ويجب على الحاكم فِعْل الأصلح، فمتى رأى المصلحة للمسلمين في إحدى الخصال، تعيّنت عليه، لأنّه ناظرٌ للمسلمين، وتخييره تخيير اجتهاد لا شهوة (١٠).

قال ابن المناصف - رحمه الله -، في «الإنجاد» (١/ ٢٦٩): « يكون نَظَر

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن إسحاق في «السيرة» ومن طريقه أبو داود وابن الجارود والحاكم وأحمد وحسّنه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (١٢١٦/ ٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٩٩١) وغيره، وانظر للمزيد من الفائدة والتفصيل ما جاء في «الإرواء» (١٢١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٦٤١ مُطوّلاً، وانظر للمزيد من الفائدة - إن شئت - ما جاء في «الإرواء» (٢١٧).

<sup>(</sup>٤) انظر «منار السبيل» (ص٢٧٢).

الإمام في الأسرى؛ بحسب الاجتهاد والمصلحة لأهل الإسلام، فمَن خُسيت شجاعته منهم وإقدامُهُ، أو رأيّهُ وتدبيرُه، وما أشبه ذلك مِن الوجوه التي تعود بتقوية بأس العدو على المسلمين في بقائه؛ كان الأولى قَتْلُهُ، إلا أن يَعْرضَ هناك ما يمنع، وتكونُ مراعاته أهمّ، مِثل أن يكون في بلاد الكفر أسيرٌ مِن المسلمين، لا يُستطاع إخراجُه إلا بالمفاداة بهذا، وما أشبة ذلك مِن وجوه النَّظرِ في الحال، وذلك غير مُنْحَصرٍ، بل هو بحسب ما يرى الحاضر والمجتهد، ومَن لم يكن مِن الأسرى على هذه الصَّفة، وكان في المفاداة به مصلحةٌ وتقويةٌ للمسلمين بالمال، وما أشبه ذلك مما لا ينحصر أيضاً مِن وجوه النَّظرَ - فالأوْلى المفاداة.

ومن يُرجى إسلامُه بَعدُ، أو الانتفاع بـ في اسـتمالة أهـل الكفـر، أو كَـسْرِ شوكتهم، وما في معنى ذلك إذا رُدَّ وأُنعِم عليه؛ فالأَوْلَى المَنُّ.

ومَن كان صانعاً أو عسيفاً يُنتفع بمِثله في الخدمة، ولم يعرض فيه وجــهُ مِـن الوجوه المتقدمة؛ اسْتُرِقَ هؤلاء، أو ضُربت عليهم الجزيـة- إن كـانوا مــن أهلهـا - على حسب ما يظهر من ذلك.

وبالجملة، فالنَّظَر في هذه الوجوه لمصالح المسلمين بحسب الحال؛ أوسَعُ من هذا، وإنها نَبَّهْنا على أنموذج من طريق النَّظَر، لا أنَّ ذلك واجبٌ بعينه، إلا أنّه لا ينبغي أن يميل إلى واحدٍ من هذه الوجوه؛ إلا لمصلحةٍ في حقَّ المسلمين؛ يغلب على نَظرِه واجتهاده أنها أوْلى.

فأمًّا القتل، فها دام الإمام مُرتئياً؛ لم يَعزِم على واحدةٍ مما سواه؛ ساغ له القتل - ولو بعد مدةٍ -.

قال بعض الفقهاء: لو عَرَضَهم للبيع ليختبر أثمانهم، ويناظر بها وجمه

المصلحة في إحرازها للمسلمين، أو قتلهم، وما أشبه هذا؛ كان له من ذلك ما رآه بعد، فإذا أنفَذَ نظَرَهُ في واحدةٍ من ذلك غير القتل، أو أسقط عنه القتل، وبقي مرتئياً فيها عداه من الوجوه؛ لم يكن له الرجوع إلى القتل؛ لأنه حُكْمٌ وَقَعَ، يتضمَّن التأمين، والله أعلم ».

# جوازُ استرقاقِ الكُفّار مِنْ عربِ أوعَجَم (١)

يجوزُ استرقاقُ العرب، لأنّ الأدلة الصحيحة قد دلَّت على جواز استرقاق الكُفَّار، مِن غير فَرْقِ بين عربيِّ وعجمي، وذَكرٍ وأنثى.

ولم يقُم دليلٌ يصلُح للتمسك قط في تخصيص أشرى العرب بعدم جواز استرقاقهم؛ بل الأدلة قائمةٌ متكاثرة على أنّ حُكْمهم حُكمُ سائر المشركين.

فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « ما زلت أُحبُّ بني تميم منذ ثلاثٍ، سمعتُ مِن رسول الله ﷺ يقول فيهم: سمعته يقول: هم أشد أمّتي على الدجّال، قال: وجاءت صدقات قومِنا، وكانت سَبِيّةٌ منهم عند عائشة؛ فقال: أعتقيها؛ فإنها مِن وَلَد إسهاعيل »(٢).

وعن مروان والمِسْوَر بنِ مخرمة - رضي الله عنهما -: « أنّ النبيّ عَلَيْهُ قام حين جاءه وفْد هوازن، فسألوه أن يَرُد إليهم أموالهم وسبيهم فقال: إنّ معي من ترون وأحَبُّ الحديث إليّ أصدقه، فاختاروا إحدى الطائفتين: إمّا المال وإمّا السبي...»(").

<sup>(</sup>١) عن الروضة الندية (٢/ ٧٥٠) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٥٤٣، ومسلم: ٢٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٥٣٩، ٢٥٤٠، وتقدّم.

وعن ابن عون قال: « كتبتُ إلى نافع، فكتَب إلىّ أَنّ النبيّ ﷺ أغارَ على بني المصطلِق وهم غارّون وأنعامُهم تُسقى على الماء فَقَتل مُقاتلتهم وسبَى ذراريَّهم وأصاب يومئذٍ جُوْيرية...» (١).

وقد ذهَب إلى جوازِ استرقاق العرب الجمهور، والحاصل: أنّ الواجب الوقوفُ على ما دلّت عليه الأدلة الكثيرة الصحيحة؛ مِن التخيير في كلِّ مُشرك بين القتل والمَنّ والفداء والاسترقاق، فمن ادَّعى تخصيصَ نوعٍ منهم، أو فرْدٍ مِن أفرادهم فهو مُطالَب بالدليل.

وأمّا أسْرُ نساء العرب فالأمر أظهر مِن أن يُذكر، والوقائع في ذلك ثابتة في كُتُب الحديث: الصحيحين وغيرِهما، وفي كتب السِّير جميعها ».

#### إذا أسلم الأسير حَرُمَ قَتْلُه

عن ابن شُهاسة المهري قال: حَضَرْنا عمرو بن العاص وهو في سياقة الموت، فبكى طويلا وحوّل وجهه إلى الجدار، [ وذكر الحديث وفيه ] أما علمت أنّ الإسلام يَهْدِم (٢) ما كان قبله، وأنّ الهجرة تهدِم ما كان قبلها، وأنّ الحجّ يَهدِم ما كان قبله » (٢).

قلت: فيستفاد من هذا الحديث؛ أنّ الإسلام يهدِم ما استوجبه هذا الأسير من قَتْل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٥٤١، ومسلم: ١٧٣٠، وتقدّم.

<sup>(</sup>٢) وفي رواية أحمد «يجُبّ» وإسنادها صحيح وانظر «الإرواء» (١٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم! ١٢١.

## ما وَرَد في الإحسان إلى الأسرى

قال الله - تعالى -: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّدِ ( ) مِسْكِينَا وَبِنِيمَا وَأَسِيرًا \* إِنَّمَا نُطُعِمُكُو لِوَجْهِ اللهِ لَا نُهِدُمِنكُو جَزَّاهُ وَلَا شُكُورًا ﴾ ( ) .

قال ابن جرير - رحمه الله -: ﴿ وَأَسِيرًا ﴾: وهو الحربي مِن أهل دار الحرب، يُؤخَذ قهراً بالغَلبَة، أو مِن أهل القبلة يُؤخذ فيُحبَس بحقّ.

وعن أبي موسى - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: فُكّوا العاني - يعني الأسير - وأطعموا الجائع، وعودوا المريض » (٣).

ومِن جملة الإحسان المنّ على الأسرى إذا رأى الإمام مصلحةً في ذلك.

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: « بَعثَ النبيّ عَلَيْ خيلاً قِبَلَ نجد، فجاءت برجُلٍ مِن بني حنيفة يقال له ثُهامةُ بن أثال، فرَبطوه بساريةٍ من سواري المسجد، فخرَج إليه النبيّ عَلَيْ فقال: ماذا عندك يا ثُهامة؟ فقال: عندي خير يا محمّد إنْ تَفْتلني تقتُل ذا دم، وإن تُنْعم تُنْعِم على شاكر، وإنْ كنت تريد المال فَسلُ منه ما شئت.

فتُرك حتى كان الغد ثمّ قال: له ما عندك يا ثُمامة فقال: ما قلت لك، إنْ تُنعِم على شاكر، فتركه حتى كان بعد الغد فقال: ما عندك يا ثُمامة فقال: عندي ما قلت لك، فقال: أطلقوا ثُمامة.

<sup>(</sup>١) أي: وهم يشتهون هذا الطعام.

<sup>(</sup>٢) الإنسان: (٨، ٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٣٠٤٦.

فانطلق إلى نخل (۱) قريب من المسجد، فاغتسل ثمّ دَحل المسجد فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أنّ محمداً رسول الله، يا محمّد والله ما كان على الأرض وجه أبغض (۱) إليّ مِن وجهك، فقد أصبَحَ وجهك أحبّ الوجوه إليّ، والله ما كان مِن دينٍ أبغض إليّ من دينك فأصبح دينك أحبّ المدين إليّ، والله ما كان مِن بلدٍ أبغضُ إليّ مِن بلدك، فأصبح بلدك أحبّ المبلاد إليّ، وإنّ خيلك أخذتني وأنا أريد العمرة؛ فهاذا ترى؟

فبشَّره رسول الله عَلِيْ وأمرَه أن يعتمر، فلمّا قَدم مكة قال له قائل: صَبَوْت؟ قال: لا ولكنْ أسلمتُ مع محمّد رسولِ الله عَلِيْ، ولا والله لا يأتيكم مِن اليهامة حبّة عن يأذَن فيها النبي عَلِيْ "".

وفي زيادة: « وانصَرف إلى بلده، ومنّع الحمل إلى مكّة؛ حتى جَهِدَت قريش، فكتبوا إلى رسول الله ﷺ يسألونه بأرحامهم أن يكتب إلى ثمامة، يُخلِّي إلىهم حمل الطعام، ففعَل رسول الله ﷺ (13).

وفي زيادة أُخرى:

حتى قال عمر: « لقد كان والله في عيني أصغر من الخنزير، وإنّه في عيني، أعظم من الجبل »(1).

<sup>(</sup>١) وردت بالجيم: وهو المال القليل المُنبعث، ووردت بالخاء، وتقديره: انطلَق إلى نخـلٍ فيـه ماء، فاغتسَل منه. وانظر «شرح النّووي» (٨٩١٢).

<sup>(</sup>٢) وردَ بالرفع والنّصب، وهما وجهان في النحو.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٤٣٧٢، ومسلم: ١٧٦٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجهما أحمد وإسنادهما حسن، انظر «الإرواء» (٥/ ٤٢).

وعن عائشة أم المؤمنين - رضي الله عنها - قالت: « لما قَسَمَ رسول الله ﷺ سبايا بني المُصْطَلِق؛ وقعَت جويرية بنت الحارث في السّهم لثابت بن قيس بن الشياس، أو لابن عمِّ له، وكاتبته على نفسها، وكانت امرأة حلوة مُلاّحة (١)، لا يراها أحد إلا أخذَت بنفسه، فأتت رسول الله ﷺ تستعينه في كِتابتها.

قالت: فوالله ما هو إلا أن رأيتها على باب حجرتى؛ فكرِ هْتُها، وعرفت أنّه سيرى منها ما رأيت، فدخَلَت عليه، فقالت: يا رسول الله أنا جويرية بنت الحارث بن أبي ضرار سيّد قومه، وقد أصابني ما لم يخفَ عليك، فوقعتُ في السهم لثابت بن قيس بن الشِهاس أو لابن عمِّ له، فكاتَبْتُه على نفسي، فجئتك أستعينك على كِتابتي.

قال: فهل لك في خير من ذلك؟ قالت: وما هو يا رسول الله؟ قال: أقضي كتابتك وأتزوجك، قالت: نعم يا رسول الله، قال: قد فعَلْتُ، قالت: وخرَج الخبر إلى النّاس أنّ رسول الله ﷺ تزوَّجَ جويرية بنت الحارث، فقال النّاس: أصهار رسول الله ﷺ فأرسَلُوا ما بأيديهم.

قالت: فلقد أعتقَ بتزويجه إياها مائة أهلِ بيتٍ مِن بني المُصْطَلِق، في أعلَمُ امرأة كانت أعظمَ بركةً على قومها منها »(١).

<sup>(</sup>١) مُلاّحة أي: شديدةَ المَلاحَة، وهو من أبنية المبالغة. «النّهاية». قلت: على وزن فُعّال كقوله - تعالى -: ﴿وَمَكَرُواْمَكُرُاكُبَارًا﴾. وانظر «التطبيق الصرفي» (ص٨٧) للدكتور عبده الراجحي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد والحاكم وغيرهما، وحسّن شيخنا - رحمه الله - إسناده في «الإرواء» (٥/ ٣٧) تحت الحديث (١٢١٢).

## ما ورَد في الإحسان إلى الرقيق

عن أبي ذر الغِفاري - رضي الله عنه - قال: «قال النبي عَلَيْ إن إخوانكم خو لُكم (٥) جعَلَهم الله تحت أيديكم، فمن كان أخوه تحت يده، فليُطعمِه مما يأكل وليُلبِسْه مما يلبس، ولا تُكلّفوهم ما يغلبهم، فإنْ كلّفتموهم ما يغلبهم، فأعينوهم ها ...

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن رسول الله ﷺ أنَّـه قـال: « للمملـوك طعامه وكسوته ولا يُكلَّف مِن العمل إلاّ ما يُطيق » (٧).

عن جابر بـن عبـد الله - رضي الله عـنهما - قـال: « كـان النبـيّ ﷺ يـوصي

<sup>(</sup>١) أي: الجار ذي القرابة والرّحم، فله حقّان اثنان: حقّ القرابة وحقّ الجار.

<sup>(</sup>٢) هو الجار الغريب البعيد المجانِب للقرابة.

<sup>(</sup>٣) والصاحب بالجنب، قال بعضُ أهل التأويل: هو رفيق الرجل في سفره، وقال آخرون: هو المرأة الرجل التي تكون معه إلى جنبه، وقال آخرون: هو الذي يلزّمُك ويصحبُك رجاء نفْعِك، قال ابن جرير - رحمه الله - « فالصواب أن يُقال: جميعهم معنيّون بذلك، وكلّهم قد أوصى الله بالإحسان إليه ».

<sup>(</sup>٤) النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) هم الحَدَم، سُمّوا بذلك لأنهم يتخوّلون الأمور: أي يُصلحونها. «الفتح».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٢٥٤٥، ومسلم: ١٦٦١.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم: ١٦٦٢.

بالمملوكين خيراً ويقول: أطعِموهم مما تأكلون، وألبِسوهم من لَبوسكم، والا تُعذّبوا خَلْق الله - عزّ وجلّ - »(١).

وعن أبي مسعود - رضي الله عنه - قال: كنت أضرب غلاماً لي، فسمِعْت مِن خلفي صوتاً: اعلم أبا مسعود للهُ أقدرُ عليك منك عليه، فالتفتُ فإذا هو رسول الله ﷺ فقلت: يا رسول الله! هو حرٌّ لوجه الله، فقال: أما لو لم تفعل، للفَحَتْك النار، أو لمستك النار »(٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: سمعتُ أبا القاسم ﷺ يقول: « مَن قَذَف مملوكه وهو بريء ممّا قال؛ جُلدَ يوم القيامة، إلاّ أن يكون كما قال » (٣).

وعن عمّار بن ياسر - رضي الله عنه - قال: « لا يَضْرب أحدٌ عبداً له، وهـو ظالم له؛ إلا أُقيدَ<sup>(١)</sup> منه يوم القيامة » (°).

عن أبي ليلى قال: «خرَج سلمان فإذا علَفُ دابّته يتساقط من الآريّ (١)، فقال لخادمه: لولا أنّي أخاف القِصاص لأوجعتك ضَرْباً »(٧).

وعن زاذان: « أن ابن عمر - رضي الله عنهما - دعا بغلام له فرأى بظهره أثراً

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» «صحيح الأدب المفرد» (١٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٦٥٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٦٨٥٨، ومسلم: ١٦٦٠.

<sup>(</sup>٤) أُقيد منه: مِن القَوَد وهو القِصاص، أي: أُقتصٌ منه يوم القيامة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» «صحيح الأدب المفرد» (١٣٤).

<sup>(</sup>٦) الآريّ: محبس الدّابة.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» «صحيح الأدب المفرد» (١٣٥).

فقال له: أوجعتك؟ قال: لا قال: فأنت عتيقٌ.

قال: ثمّ أخذ شيئاً مِن الأرض فقال: ما لي فيه من الأجر ما يَـزِن هـذا، إنّي سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: مَن ضرَب غلاماً لـه حـدّاً لم يأته، أو لَطَمه؛ فإنّ كفّارتَه أن يُعتقه »(١).

وعن أبي موسى - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: مَن كانت له جارية، فعلَّمها فأحسن إليها، ثمّ أعتقَها وتزوَّجَها كان له أجران » (٢٠).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « لا يَقُلُ أحدكم: عبدي، أَمَتي، وليقُل: فتاي وفتاتي وغلامي » (٢٠).

وعن علي - رضي الله عنه - قال: « كان آخر كلام رسول الله ﷺ: الصلاة (أ)، الصلاة، اتقوا الله فيها ملكت أيها نُكم » (٥).

#### ربط الأسير وحبشه

فيه حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: «بَعَثَ النبيُّ ﷺ خيلاً قِبَلَ نجد، فجاءت برجل مِن بني حَنيفة، يقال له ثُهامة بن أُثال، فرَبطوه بساريةٍ مِن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٦٥٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٥٤٤، ومسلم: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٥٥٢، ومسلم: ٢٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) بالنّصب على تقدير فِعْل، أي: الزموا الصلاة، أو أقيموا أو احفظ وا المصلاة بالمواظبة عليها ... «عون المعبود» (١٣/٤٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٤٢٩٥)، وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٢١٨٤) وانظر «الإرواء» (٢١٧٨).

سواري المسجد »(١).

# نفي جوازِ قتْلِ الحربيّ إذا أتى ببعضِ أمارات الإسلام(٢)

## تحرير الرقاب(٥)

لقد فَتَح الإسلام أبواب تحرير الرِّقاب، وبيَّنَ سُبُل الخِلاص، واتخذ وسائل شتّى لإنقاذ هؤلاء مِن الرِّقّ؛ منها:

١ - أنّه طريقٌ إلى رحمةِ الله وجنّته، يقول الله - سبحانه -: ﴿ فَلَا أَفْنَحُمَ ٱلْمَقَبَةَ \* وَمَا أَذَرَنكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ \* فَكُ رَقِبَةٍ \* ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٤٣٧٢، ومسلم: ١٧٦٤ وتقدّم.

<sup>(</sup>٢) هذا العنوان من «صحيح ابن حبان» انظر «التعليقات الحِسان» (٧/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) النساء: ٩٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي وقال: حديث حسن، وابن حبان «التعليقات الجسان» (٤٧٣٢) وغيرهما، وفيه: وقد أخرجَه البخاري: ٤٥٩١، ومسلم: ٣٠٢٥ وغيرهما، من طريق عطاء، عن ابن عباس به، ببعض الاختصار.

<sup>(</sup>٥) عن «فقه السُّنَّة» (٣/ ٤٧٦) بتصرف وزيادة من «تفسير ابن كثير» وغيره.

<sup>(</sup>٦) البلد: ١١-١٣.

عن البراء - رضي الله عنه - قال: « جاء أعرابي فقال: يا نبيّ الله علَّمْني عَمَلاً يُدخلني الجنّة، قال: لئن كنت أقصرْتَ الخُطبة لقد أعرضْتَ المسألة (١)، أعتى النَّسَمَة (١)، وفُكَّ الرَقَبَة. قال: أوليستا واحداً ؟ قال: لا؛ عتى النَّسَمَة: أن تعتى النَّسَمَة (١)، وفكُّ الرّقبة : أن تُعين على الرقبة » (١).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال النبي ﷺ: « أَيُّمَا رجلٍ أَعتَى امرَءاً مسلمًا؛ استنقَذَ الله بكل عضو عضواً منه مِن النار » (٥).

وفي رواية « مَن أعتقَ رقبةً مسلمة؛ أعتقَ اللهُ بكلِّ عضوٍ منه عضواً مِنه مِن النار، حتى فَرجَه بفرجِه » (١٠).

٢- وأن العِتق كَفّارة للقتل الخطأ. يقول الله - عزّ وجلّ -: ﴿ وَمَنْ قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَكًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ (٧).

٣- وأنَّه كفَّارةٌ للحَنْث في اليمين لقول تعالى: ﴿ فَكَفَّرَتُهُۥ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسَوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ (^).

<sup>(</sup>١) أي جئت بالخطبة قصيرة، وبالمسألة واسعة كثيرة. «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) النَّسَمَة: النفس والروح، أعتق النَّسَمَة: أعتق ذا روح، وكل دابة فيها روح فهـي نَـسَمَة، وإنّها يُريد النّاس. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أي: تنفرد بِعتْقها، وفكُّ الرقبة أن تُعين في عِتْقها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» «صحيح الأدب المفرد» (٥٠) وغيره.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٢٥١٧، ومسلم: ١٥٠٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٦٧١٥، ومسلم: ١٥٠٩.

<sup>(</sup>٧) النساء: ٩٢.

<sup>(</sup>٨) المائدة: ٩٨.

٤ - وأن العِتق كفّارة في حالة الظّهار، يقول الله -سبحانه-: ﴿ وَالَّذِينَ يُظْنِهِرُونَ مِن نِسَآ إِمِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَآ سَا ﴾ (١).

٥- وجعل الاسلامُ من مصارف الزكاة شراءَ الارقاء وعِثْقَهم، يقول الله - تعالى-: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِ ٱلرِّقَابِ ﴾ (١).

٦- ومَن نَذَر أن يُحرّر رقبة، وجَب عليه الوفاء بالنذر متى تحقّق له مقصوده.
 وبهذا يتبيّن أنّ الإسلام ضيَّق مصادر ائرِّق، وعامَل الأرقاء معاملةً كريمة، تمهيداً لتحريرهم.

٧- وأمَرَ الله - سبحانه - بمكاتبة العبد على قَدْرٍ من المال، قال - تعالى -: ﴿ وَاللَّذِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

والكتابة: أن يكاتِب الرجلُ عبده على مالٍ يؤديه إليه مُنجَّمَ (٥٠)، فإذا أدّاه صار حُرّاً، وسُمّيت كتابةً لمصدر كتَب كأنه يكتُب على نفسه لمولاه ثمنه، ويكتب

<sup>(</sup>١) المجادلة: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: ٦٠.

 <sup>(</sup>٣) قال بعضهم: أمانة، وقال بعضهم: صِدْقاً، وقال بعضهم: مالاً، وقال بعضهم: حيلةً وكسُباً.
 قلت: وهذه الأقوال يُفسّر بعضها بعضاً، ولا يمتنع الجمع بينها. والله - تعالى - أعلم.

<sup>(</sup>٤) النور: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) قال في «النّهاية»: « ... ومنه تنجيم المكاتّب ونجوم الكتابة، وأصْلُه أنّ العرب كانت تجعل مطالع منازل القمر ومساقطَها مواقيتَ لحلول ديونها وغيرها، فتقول: إذا طلّع النجم؛ حلّ عليك مالي: أي الثريا، وكذلك باقي المنازل.

مولاه له عليه العِتق، وقد كاتبتُه مكاتبةً والعبد مكاتب (١).

وقد ذهب بعض العلماء إلى أنّ هذا أمرُ إرشاد واستحباب، والسيّدُ مخيّـرٌ في ذلك، وذهَب آخرون إلى وجوب ذلك.

والآية تدل على وجوب المكاتبة، بشرط أن يكون للمملوك حيلة وقوة وكشبٌ ومال؛ يؤدي إلى سيده ما شارطه على أدائه.

والأثران الآتيان يدلان على الإيجاب:

عن ابن جريج قلتُ لعطاء: «أواجبٌ عليَّ إذا علِمْتُ لـه مـالاً أن أكاتِبَـهُ؟ قال: ما أراه إلا واجباً ».

وقال عمرو بن دينار: «قلتُ (٢) لعطاء: أتأثُرُه (٢) عن أحد؟ قال: لا، شمّ أخبَرَني أنّ موسى بنَ أنس أخبَره أنّ سيرين سأَل أنساً المكاتبَة وكان كشير المال، فأبى، فانطلَق إلى عمر - رضي الله عنه - فقال كاتبه، فأبى، فضربه بالدِّرَة ويتلو عمر: ﴿ فَكَاتِبُهُ مُ إِنْ عَلِمَتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ فكاتبه هُ (١).

وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه -: ﴿ أَنَّ سيرين أراد أَن يُكاتِبه، فتلكَّــاً

<sup>(</sup>١) «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) القائل: ابن جريج.

<sup>(</sup>٣) أي: أترويه.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري معلقاً بصيغة الجزم في «كتاب المكاتب» (باب المكاتب ونجومه في كلّ سنة نجم)، ووصلَه إسهاعيل القاضي في «أحكام القرآن» بسند صحيح عنه، وكذلك أخرجه عبد الرزاق والشافعي من وجهين آخرين عن ابن جُريج، وانظر «فتح الباري» (٥/ ١٨٦) و «مختصر البخاري» (٢/ ١٧٩) لشيخنا - رحمه الله - .

عليه، فقال له عمر: لتُكاتِبنَّه »(١).

#### الفيء

الفيء: ما حصل للمسلمين، وأفاءه الله - تعالى - عليهم مِن أموال الكُفّار من غير حربٍ ولا جهاد.

وأصْل الفيء: الرجوع، يُقال: فاء يفيء فئةً وفُيُوءاً؛ كأنّه كان في الأصل لهم فرجَع إليهم، قال الله - تعالى -: ﴿ فَإِن فَآءُ و فَإِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١)(٢).

\*لأنَّ الله أفاءه على المسلمين؛ فإنّه خَلَقَ الخَلْق لعبادته، وأحلَّ لهم الطيبات، ليأكلوا طيِّباً، ويعملوا صالحاً، والكُفّار عبدوا غيره، فصاروا غيرَ مُستحقّين للمال، فأباحَ للمؤمنين أن يعبدوه، وأن يسترقوا أنفسهم (أ)، وأن يسترجعوا الأموال مسنهم، فإذا أعادَها الله إلى المؤمنين مسنهم فقد فاءت، أي: رجَعَت إلى مستحقيها \*(٥).

وقد تنزّل ذِكر الفيء في القرآن الكريم قال الله - تعالى - : ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ وَاللهُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ وَاللهُ وَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلارِكَابِ وَلَكِكَنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ, عَلَىٰ مَن يَشَآءُ وَاللهُ عَلَىٰ حَكْلِ مَنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْبَسَمَىٰ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْبَسَمَىٰ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير - رحمه الله - في «تفسيره»، وصحح الإمام ابن كثير - رحمه الله - إسناده في «تفسيره».

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) «النّهاية» بزيادة مِن «حلية الفقهاء».

<sup>(</sup>٤) أي: أنفس الكفار.

<sup>(</sup>٥) ما بين نجمتين من «مجموع الفتاوي» (٢٨/ ٦٣٥).

وَالْمَسَكِمِينِ وَابِنِ السَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاةِ مِنكُمْ وَمَا مَالَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا مَالَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا مَالَكُمْ عَنْهُ فَانَعُهُواْ وَاتَقُوا اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ شَدِيدُ الْعِقَابِ \* لِلْفُقَرَاةِ الْمُهَجِرِينَ اللَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهِمْ الصَّلَاقُونَ \* وَيَسْوِمُ وَاللَّهِمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهُ وَمَسُولُهُ وَاللَّهِمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهُمُ وَمَن يُوفَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا يُولُونَ فَى اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا يُولُونَ فَي مُلُومِ مَا اللَّهُ وَمَن يُوفَى شُحَ نَفْسِهِ وَالْوَلِهِمْ مَا مَلُولُونَ وَمَن يُوفَى شُحَ نَفْسِهِ وَالْوَلِهِمْ وَاللَّهِمُ وَاللَّهُ وَمَن يُوفَى شُحَ نَفْسِهِ وَالْوَلَيْكَ هُمُ اللَّهُ وَمَن يُوفَى شُحَ نَفْسِهِ وَالْوَلِهِمْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَن يُوفَى شُحَ نَفْسِهِ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمُن يُوفَى اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالْمُولُونَ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَلَالِكُونَ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ وَالَ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٢٧٥):

وقال - رحمه الله - (ص ٢٧٦): «وسمّيَ فيئاً؛ لأنَّ الله أفاءَه على المسلمين، أي ردَّه عليهم مِن الكفار؛ فإنَّ الأصل أن الله - تعالى - إنّما خلَق الأموال إعانة على عبادته؛ لأنه إنّما خلَق الخلْق لعبادته. فالكافرون به أباحوا أنفسهم التي لم يعبدوه بها، وأموالهم التي لم يستعينوا بها على عبادته؛ لعباده المؤمنين الذين

<sup>(</sup>١) الحشر: ٦-١٠.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) الجمعة: ٣.

يعبدونه، وأفاء إليهم ما يستحقّونه، كما يُعاد على الرجل ما غُصِبَ مِن ميراثه؛ وإن لم يكن قَبَضَه قبل ذلك ».

إنفاق رسول الله ﷺ على أهله نفقة سَنتِهِم مِن الفيء، وجعْل الباقي في تَجْعَل مال الله

عن عمرو بن عَبَسَة - رضي الله عنه - قال: « صلى بنا رسول الله ﷺ إلى بعيرِ مِن المغنم، فلمّا سلَّم أُخَذ وبرة من جنب البعير، ثمّ قال: ولا يَحَلّ لي من غنائمكم مثل هذا، إلاّ الحُمُس والحُمُس مردودٌ فيكم »(١).

وعن عطاء في قوله - عـزّ وجـل -: ﴿وَأَعَلَمُوۤا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُۥ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْفُرْيَى ﴾ (٢).

قال: خُمُس الله وخُمُس رسولِه، واحد كان رسول الله ﷺ، يحمل منه، ويعطي منه، ويعطي منه، ويعطي منه، ويعطي

وعن عمر - رضي الله عنه - قال: « إنّ الله قد خصّ رسوله عَيِيم في هذا الفيء بشيء؛ لم يُعْطِه أحداً غيره ثمّ قرأ: ﴿ وَمَا أَفَآ اَللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ إلى قول ه ﴿ وَمَا أَفَآ اَللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ إلى قول ه ﴿ وَمَا أَفَآ اَللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ إلى قول ه ﴿ وَمِدَا اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ إلى قول ه ﴿ وَمِدَا اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ إلى قول ه

فكانت هذه خالصةً لرسول الله ﷺ ووالله ما احتازها دونكم، ولا استأثرَ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٩٣) والبيهقي والحاكم وصححه شيخنا -رحمه الله - في «الإرواء» (١٢٤٠). وتقدم.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٤١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي «صحيح سنن النسائي» (٣٨٦٢) وقال شيخنا - رحمه الله-: صحيح الإسناد مُرسَل.

بها عليكم، قد أعطاكموها، وبثّها فيكم؛ حتى بقي منها هذا المال، فكان رسول الله ﷺ يُنفِق على أهله نفقة سَنتَهم مِن هذا المال، ثمّ يأخُذ ما بقي، فيجعله مجْعَل مال الله، فَعمِل رسول الله ﷺ بذلك حياته »(١).

وعن عمر - رضي الله عنه -: «كانت أموال بني النّضير مما أفاءَ الله على رسوله ﷺ، مما لم يوجِف (٢) المسلمون عليه بخيل ولا ركاب (٢)، فكانت لرسول الله ﷺ خاصة، وكان يُنفِق على أهله نفقة سنته (٣)، ثـمّ يجعل ما بقي في السلاح والكُراع (١)؛ عُدّةً (٥) في سبيل الله »(١).

\* قال أبو عبيد - رحمه الله - في كتاب «الأموال» (ص ٢٦٤): « وقد كان رأي عمرَ الأول؛ التفصيل على السوابق والغَنَاء عن الإسلام، وهذا هو المشهور مِن رأيه، وكان رأي أبي بكرِ التسوية، ثمّ قد جاء عن عمرَ شيءٌ شبيهٌ بالرجوع إلى رأي أبي بكر ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٠٩٤، ومسلم: ١٧٥٧.

<sup>(</sup>٢) يوجف: الإيجاف: هو الإسراع في السير، [والركاب: الإبل]، أي: لم يعملوا فيه سعْياً؛ لا بالخيل ولا بالإبل. «شرح الكرماني» (١٦٧/١٢).

<sup>(</sup>٣) قال النّووي - رحمه الله -: «أي : يعزل لهم نفقة سنة ، ولكنه كان يُنفِقه قبل انقضاء السنة في وجوه الخير، فلا تَتِمّ عليه السنة ، ولهذا تُوفّي ﷺ ودرعه مرهونة على شعير؛ استدانه لأهله، ولم يشبع ثلاثة أيام تباعاً ، وقد تظاهَرَت الأحاديث الصحيحة؛ بكثرة جوعه ﷺ وجوع عياله ».

<sup>(</sup>٤) أي: الخيل.

<sup>(</sup>٥) قال العيني في «عمدة القاري» (١٤/ ١٨٥) : «قوله عُدّةً: وهي الاستعداد، وما أعدَدْتـه لحوادث الدهر مِن سلاحٍ ونحوه».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: ٢٩٠٤، ومسلم: ١٧٥٧.

وروى ( ص٢٦٣ ) بسند صحيح عن عمرَ خطبتَه بالجابية، قال: أمّـا بعـد؛ فإنّ هذا الفيءَ شيءٌ أفاءه الله عليكم؛ الرفيع فيه بمنزلة الوضيع.... إلخ.

وعن زيد بن أسلم عن أبيه قال: سمعتُ عمر يقول: « لـئن عِـشت إلى هـذا العام المقبِل؛ لأُلحقن آخر النّاس بأولهم؛ حتّى يكونوا بياناً (١) واحداً ».

وسنده حسن.

وذكر عن شيخه عبد الرحمن بن مهدي قال: بياناً واحداً: أي: شيئاً واحداً\*(١٠).

# يُراعى في قَسْم الفيء قِدَمُ الرجل في الإسلام وبلاؤُه ، وعِيالُه وحاجتُه

عن مالك بن أوس بن الحدَثان قال: ذكر عمرُ بن الخطاب - رضي الله عنه - يوماً الفيء، فقال: « ما أنا بأحقَّ بهذا الفيء منكم، وما أحدٌ منّا بأحقَّ به من أحدٍ، إلا أنّا على منازلنا مِن كتاب الله - عزّ وجلّ - وقَسْمِ رسول الله ﷺ، فالرجلُ وقِدَمُه (")، والرجل وبلاؤه، والرجل وعياله والرجل وحاجته » (1).

<sup>(</sup>١) كذا وردت في المصادر المذكورة، وتقدّم قبل صفحات في (حُكم الأرض المغنومة) في قـول عمر - رضي الله عنه - في «الصحيحين» بلفظ «ببّاناً» وهذا الراجح من خلال هذه الروايـة وكلام الحافظ - رحمه الله - في «الفتح» والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) ما بين نجمتين من كتاب «صحيح سنن أبي داود» (الأمّ) (٨/ ٣٠٢) لشيخنا الألباني - رحمه الله - .

<sup>(</sup>٣) أي: في الإسلام.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود وقال شيخنا - رحمه الله - في «هداية الرواة» (٣٩٩٠): «في إسناده عنعنة ابن إسحاق وقال في «صحيح سنن أبي داود» (الأمّ) (٨/ ٣٠١): لكن لــه شــاهد يـأتي =

## إعطاء المتزوج حظين والعزب حظأ واحدأ

فيه الحديث المتقدّم: « ... والرجل وعِياله والرجل وحاجته »

وعن عوف بن مالك « أنّ رسول الله ﷺ كان إذا أتاه الفيء؛ قسَمَه في يومه، فأعطى الآهل(١) حظين(٢)، وأعطى العَزبَ(٣) حظّاً، فدُعينا، وكنت أدعى قبل عمّار فدُعيت، فأعطاني حَظَّين وكان لي أهل، ثمّ دُعي بعدي عمّار بن ياسر، فأعطى له حظّاً واحداً »(٤).

جاء في «المرقاة» ( ٧/ ٦٥٨ ): « والظاهر أنّ في معناه؛ مَن له أحدٌ ممن يَجِـب عليه نفقته » أي: له حظّان ».

#### استيعاب الفيء عامة المسلمين

عن مالك بن أوس الحدثان قال: قَرَأ عمرُ بنُ الخطّاب ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِللَّهُ قَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ ... ﴾ حتى بلَغ: ﴿عَلِيهُ حَكِيمٌ ﴾، فقال: هذه لهؤلاء، ثمّ قرأ: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ ... ﴾ حتى بلَغ: ﴿وَاتِّرْ السَّبِيلِ ﴾، ثمّ قال: هذه لهؤلاء، ثسم قرأ: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ عَنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى ... ﴾ حتى بلَغ: فال: هذه لهؤلاء، ثسم قرأ: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ عَنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى ... ﴾ حتى بلَغ:

<sup>=</sup> ذِكْره، إن شاء الله - تعالى -، وقال في تخريج «سنن أبي داود» (٢٩٥٠): «حسن موقوف». (١) الآهل- بالمد وكسر الهاء - أي: المتأهل الذي له زوجة، قال في «النيل»: «وفيــه دليــلٌ عمــليّ

على أنّه ينبغي أن يكون العطاء؛ على مقدار أتباع الرجل الذي يلزم نفقتهم مِن النّساء وغيرهن، إذ غير الزوجة مثلها في الاحتياج إلى المؤونة » وانظر «عون المعبود» (٨/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٢) أي: نصيبَين.

<sup>(</sup>٣) العزب: مَن لا زوجة له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود، «صحيح سنن أبي داود» (٢٥٦٠) وانظر «المشكاة» (٤٠٥٧).

﴿ لِلْفُقَرَآءِ ﴾، ثمّ قرأ: ﴿ وَالَّذِينَ جَآءُ و مِنْ بَعَدِهِمْ ... ﴾، ثمّ قال: هذه استوعَبَت المسلمين عامّة، فلين عشتُ فليأتين الراعي - وهو بِسَرو حِمْيَر (١) - نصيبُه منها، لم يَعْرَق فيها جَبينه » (١).

وفي رواية: « ما مِن أحدٍ؛ إلا وله في هذا المال حق أُعطِيَه أو مُنِعَه؛ إلا ما ملكَت أيهانكم » (٢).

بل وردَ عن النبيِّ عَيْكِيُّ أَنَّه قَسَم للحُرَّة والأُمَّة.

فعن عائشة: « أنَّ النبيِّ ﷺ أُتِيَ بِظَبْية (١) فيها خَرَزٌ، فقسَمها للحُرّة والأَمّة.

قالت عائشة: وكان أبي يَقْسِم للحُرِّ والعبد »(°).

<sup>(</sup>۱) وهو بسرو حمير: - بفَتْح السين وسكون الراء المهملتين -: اسم موضع بناحية اليمن، وحمير المهملة وسكون الميم وفتح التحتية -، وهو أبو قبيلة من اليمن أضيف إليهم، لأنه محلتهم، وقيل: سرو حمير موضع من بلاد اليمن وأصل السرو ما ارتفع من منحدر، أو ما انحدر من مرتفع، وإنها ذكر سِرُو حِمْير؛ لما بينه وبين المدينة من المسافة الشاقة، وذكر الراعي مبالغة في الأمر الذي أراده من معنى التعميم؛ في إيصال القسم إلى الطالب وغيره، والقريب والبعيد، والفقير والحقير، وذلك لأن الراعي يشغله الرعي عن طلب حقه أو لحقارته، يظن أنه لا يُعطى له شيء، بل قل أن يُعلَم أنّ له حقاً في ذلك. «المرقاة» (٧/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) انظر «هداية الرواة» (٣٩٩١) و«الإرواء» (٥/ ٨٤).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الشافعي، وعنه البيهقي، وقال: هذا هو المعروف عن عمر - رضي الله عنه -، قال شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) بظبية: هي جراب صغير عليه شعر، وقيل: هي شِبه الخريطة والكيس «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٥٥٩)، وقال شيخنا - رحمه الله - في «هداية الرواة» (٣٩٨٩) وإسناده صحيح.

قال القاري: « أي يُعطي كلّ واحد مِن الحرّ والعبد؛ بقدْر حاجته مِن الخرّ والعبد؛ بقدْر حاجته مِن الفيء...»(١).

#### عطاء المحرَّرين

عن زيد بن أسلم: « أنّ عبدالله بن عمر دخل على معاوية - رضي الله عنهم أجمعين - فقال: حاجَتك (٢)، فإنّي رأيتُ رسول الله ﷺ أول ما جاء شيء بدأ بالمحرّرين » (١).

\* قال الخطابي - رحمه الله -: « يريد بالمحرَّرين المعتَقين، وذلك أنهم قـوم لا ديوان لهم، وإنّما يدخلون تبعاً في جملة مواليهم »، وقال القاضي الشوكاني: « فيه استحباب البداءة بهم، وتقديمهم عند القِسمة على غيرهم »\*(٥).

## كيفية تجزئة النبي ﷺ الفيء

عن مالك بن أوس بن الحدَثان قال: «كان فيما احتج (١) به عمر

<sup>(</sup>۱) انظر «عون المعبود» (۸/ ۱۲۰).

<sup>(</sup>٢) حاجتك بالنصب: أي اذكر حاجتك؛ ما هي؟.

<sup>(</sup>٣) عطاء المحرَّرين: جمع مُحرَّر، وهو الذي صار حُراً بعد أن كان عبداً. «عون المعبود».

<sup>(</sup>٤) أخرجه «أبو داود» (٢٩٥١) «صحيح سنن أبي داود» (٢٥٥٨) وقـال: شـيخنا - رحمـه الله - في «هداية الرواة» (٣٩٨٨) وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٥) ما بين نجمتين مِن «عون المعبود» (٨/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٦) أي استدلَّ به على أنَّ الفيء لا يُقسَم، وذلك بمحضرٍ من الـصحابة - رضي الله عنهم -ولم يُنكِروا عليه.

- رضي الله عنه - أنه قال: كانت لرسول الله على تسلاث صفياا('): بنو النضير (') وخيبر و فَدَك (')، فأمّا بنو النضير فكانت حُبْساً (') لنوائبه (°)، وأمّا فَدَك فكانت حُبْساً لأبناء السبيل (')، وأمّا خيبر؛ فجزَّ أها رسول الله على ثلاثة أجزاء: جزأين بين المسلمين، وجزءاً نفقة لأهله، فها فَضَل عن نفقة أهله؛ جَعَله بين فقراء المهاجرين (').

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - مُفصَّلاً في الفيء: \* « وهو الذي ذَكَرَه الله - تعالى - في «سورة الحشر» حيث قال: ﴿ وَمَاۤ أَفَآءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَاۤ أَوْجَفَنُتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَارِكَابِ ﴾ معنى قوله: ﴿ فَمَاۤ أَوْجَفْتُمْ ﴾ أي ما حرَّكتم ولا أعملتم ولا

<sup>(</sup>١) صفايا: جَمْعُ صفية وهو: ما يُصطفى ويُختار، قال الخطابي - رحمه الله -: الصفيّ: ما يَصْطفيه الإمام عن عُرْضِ الغنيمة من شيءٍ قبل أن يُقسم؛ من عبدٍ أو جاريةٍ أو فرسٍ أو سيفٍ أو غيرها. وكان على مخصوصاً بذلك مع الحُمُس له خاصة، وليس ذلك لواحدٍ من الأثمّة بعده. قالت عائشة رضي الله عنها: «كانت صفيةُ من الصفيّ أي: كانت صفيةُ بنتُ حُبي - زوجُ النبيّ على حن صفيّ المغنم».

<sup>(</sup>٢) أي أراضيهم.

<sup>(</sup>٣) فَدَك - بفتحتين -: قرية بناحية الحجاز.

<sup>(</sup>٤) حُبْساً: - بضمّ الحاء المهملة، وسكون الموحّدة - أي : محبوسة .

<sup>(</sup>٥) لنوائبه: أي لحوائِجه وحوادثِه؛ من الضيفان والرُّسُل وغير ذلك من السلاح والكراع [أي الخيل: كها تقدّم].

 <sup>(</sup>٦) كانت حُبْساً لأبناء السبيل: قال ابن المَلَك: يُحتمَل أن يكون معناه؛ أنها كانت موقوفةً
 لأبناء السبيل، أو مُعدَّةً لوقت حاجتهم إليها وَقْفَاً شرعياً.

ملاحظة: استفدت من المرقاة (٧/ ٦٦٣) في شرح الحديث السابق.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو داود (٢٩٦٧) وقال شيخنا - رحمه الله - في «هداية الرواة» (٣٩٩٢) إســناده حسن.

سُقتم [خيلاً ولا إبلاً]. يقال وجَف البعير يَجِف وُجوفاً وأوجَفْته: إذا سار نوعاً مِن السير، فهذا هو الفيء الذي أفاءه الله على رسوله، وهو ما صار للمسلمين بغير إيجاف خيلٍ ولا رِكاب، وذلك عبارة عن القتال، أي: فها قاتلوا عليه، كان للمقاتِلةِ، وما لم يُقاتِلوا عليه؛ فهو فيء.

## مصادر الفيء

وهؤلاء أجلاهم النبي ﷺ وكانوا يَسكُنون شرقيَّ المدينة النبوية فأجلاهم بعد أنْ حاصَرهم، وكانت أموالهم مما أفاء الله على رسوله. \*\*(١).

وقال - رحمه الله - ( ٢٨/ ٢٧٦ ): « والمال الذي يُصالَح عليه العدو أو يهدونه إلى سلطان المسلمين؛ كالحِمل الذي يُحمَل مِن بلاد النصارى ونحوهم؛ وما يُؤخَذ من تُجَّار أهل الحَرب - وهو العشر - ومِنْ تُجَّار أهل الذَّمَّة إذا اتـجَرَوا

<sup>(</sup>۱) ما بين نجمتين من «مجموع الفتاوى» (۲۸/ ۲۸).

في غير بلادهم - وهو نصف العشر - هكذا كان عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - يأخذ، وما يُؤخَذ مِن أموال مَنْ ينقُض العهد منهم، والخراج الذي كان مضروباً في الأصل عليهم أيضاً - وإن كان قد صار بعضه على بعض المسلمين - ثمّ إنّه يجتمع مِن الفيء جميع الأموال السلطانية التي لبيت مال المسلمين؛ كالأموال التي ليس لها مالك مُعيَّن مثل من مات من المسلمين وليس له وارث مُعيَّن؛ وكالغصوب، والعواري، والودائع التي تَعذَّر معرفة اصحابِها، وغير ذلك مِن أموال المسلمين: العقار والمنقول، فهذا ونحوه مال المسلمين ».

## مصارف الفيء

فهؤلاء المهاجرون والأنصار؛ ومَن جاء بعدهم إلى يوم القيامة، ولهذا قال مالك وأبو عبيد وأبو حكيم النهرواني - من أصحاب أحمد وغيرهم -: « إنّ مَن

<sup>(</sup>۱) الحشر: ۷ - ۱۰.

سَبَّ الصحابة؛ لم يكن له في الفيء نصيب ».

ومِن الفيء ما ضَرَبه عمر - رضي الله عنه - على الأرض التي فَتَحها عَنْـ وَةُ (١) ولم يَقْسِمها؛ كأرض مصر، وأرض العراق - إلا شيئا يسيرا منها - وبَرِّ الشام وغير ذلك .

فهذا الفيء لا نُحمُس فيه عند جماهير الأئمة: كأبي حنيفة ومالك وأحمد. وإنها يرى تخميسه الشافعي، وبعض أصحاب أحمد، وذُكر ذلك رواية عنه، قال ابن المنذر: لا يُحفَظ عن أحدٍ قبل الشافعي؛ أنّ في الفيء خُمُساً كخُمُس الغنيمة.

وهذا الفيء لم يكن ملكاً للنبيّ ﷺ في حياته عند أكثر العلماء وقال الـشافعي وبعض أصحاب أحمد: كان ملكاً له.

وأمّا مصرفه بعد موته؛ فقد اتفَق العلماء على أن يُصْرَف منه أرزاقُ الجند المقاتِلين الذين يُقاتِلون الكُفّار؛ فإنَّ تقويتَهم تُذلّ الكُفَّار؛ فيُؤخَذ منهم الفيء.

وتنازعوا هل يُصَرف في سائر مصالح المسلمين، أم تَخْتَصّ به المقاتِلة؟ على قولين للشافعي، ووجهين في مذهب الإمام أحمد؛ لكن المشهور في مذهبه - وهو مذهب أبي حنيفة ومالك -: أنه لا يَخْتَص به المقاتِلة ؛ بل يصرف في المصالح كلِّها.

وعلى القولين؛ يُعطَى مَن فيه منفعةٌ عامّة لأهل الفيء؛ فإنّ الـشافعيّ قـال: ينبغي للإمام أن يَخُصّ مَن في البلدان مِن المقاتِلة - وهو مَنْ بَلَغ، ويُحصي الذُّرية - وهي من دون ذلك والنساء - إلى أن قال: ثمّ يُعطي المقاتِلة في كـل عـام عطـاءهم ويُعطي الذرّية والنساء ما يكفيهم لسنتهم.

<sup>(</sup>١) عَنْوَة: أي قهراً وغَلَبة.

قال: والعطاء مِن الفيء لا يكون إلا لبالغ يُطيق القتال. قال: ولم يختلف أحدٌ ممن لقيه، في أنّه ليس للماليك في العطاء حقّ ولا للأعراب الذين هم أهل الصدقة.

قال: فإنْ فَضُل مِن الفيء شيء؛ وَضَعه الإمام في أهل الحصون والازدياد، في الكُراع والسلاح، وكلّ ما يقوى به المسلمون. فإنِ استغنَوا عنه وحَصَلت كـلّ مصلحةٍ لهم فُرِّق ما يبقى عنهم بينهم؛ على قدْر ما يستحقّون مِن ذلك المال.

قال: ويعطي من الفيء رزقَ العمال والولاة وكلّ مَن قام بـأمر الفيء؛ مِـن والٍ وحاكم وكاتب وجندي؛ ممن لا غني لأهل الفيء عنه .

وهذا مُشْكِلٌ مع قوله: إنه لا يُعطى من الفيء صبيٌّ ولا مجنون ولا عبـدٌّ ولا امرأة ولا ضعيف لا يَقْدِر على القتال؛ لأنه للمجاهدين.

وهذا إذا كان للمصالح؛ فيُصرَف منه إلى كلِّ مَن للمسلمين به منفعةٌ عامّة؛ كلجاهدين وكولاة أمورِهم؛ مِن ولاة الحرب ووُلاة الديوان، وولاة الحُكم، ومَن يقرئهم القرآن، ويفتيهم ويحُدّثهم ويؤمّهم في صلاتهم ويُؤذّن لهم. ويُصرَف منه في سداد ثغورهم وعهارةُ طُرقاتهم وحصونهم ويُصرَف منه إلى ذوي الحاجات منه م أيضاً ويُبدأ فيه بالأهم فالأهم، فيقدّم ذوو المنافع الذين يَختاج المسلمون إليهم على ذوي الحاجات الذين لا مَنفَعة فيهم.

هكذا نصَّ عليه عامّة الفقهاء مِن أصحاب أحمد والشافعي وأبي حنيفة وغيرهم.
قال أصحاب أبي حنيفة يُصرَف في المصالح ما يُسَدُّ به الثغور من القناطر والجسور ويُعطَى قضاة المسلمين ما يكفيهم، ويُدفع منه أرزاقُ المقاتِلة وذوو الحاجات يُعطَون من الزكوات ونحوها. وما فَضُل عن منافع المسلمين قُسم بينهم.

لكن مذهب الشافعي، وبعض أصحاب أحمد؛ أنه ليس للأغنياء الذين لا منفعة للمسلمين بهم فيه حقٌّ إذا فضُل المال واتسع عن حاجات المسلمين كما فعَل عمرُ بن الخطاب - رضي الله عنه - لمّا كَثُر المال أعطى منهم عامّة المسلمين؛ فكان لجميع أصناف المسلمين فرضٌ في ديوان عمر بن الخطاب؛ غنيّهم وفقيرهم.

لكن كان أهلُ الديوان نوعين: مقاتلة - وهم البالغون - وذرية - وهم السائعون - وذرية - وهم الصغار والنساء الذين ليسوا من أهل القتال -؛ ومع هذا فالواجب تقديمُ الفقراء على الأغنياء الذين لا منفعةَ فيهم فلا يُعطَى غنيٌّ شيئاً حتى يَفضُل عن الفقراء.

هـذا مـذهب الجمهـور؛ كمالـك وأحمـد في الـصحيح مـن الـروايتين عنـه. ومذهب الشافعي - كما تقدم - تخصيص الفقراء بالفاضل » \*(١).

### عقد الأمان

إذا طلَب الأمانَ أيَّ فردٍ مِن الأعداء المحاربين، قُبِل منه، وصار بذلك آمناً؛ لا يجوز الاعتداء عليه؛ بأيّ وجهٍ مِن الوجوه، يقول الله - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَإِنْ اَحَدُّ مِنَ اَلُمُشْرِكِينَ الشَّمَعُ كَلَمَ اللهِ ثُمَّ أَتَلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ("). (").

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: « يقول تعالى لنبيّه - صلوات الله وسلامه عليه -: ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّ مِنَ ٱلمُشَرِكِينَ ﴾ الذين أمَرْ تُكَ بقتالهم، وأحلَلْتُ لك استباحة

<sup>(</sup>۱) ما بين نجمتين من «مجموع الفتاوى» (۲۸/ ٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٦.

<sup>(</sup>٣) انظر «فقه السُّنَّة» (٣/ ٤٨).

نفوسهم وأموالهم، ﴿ ٱسْتَجَارَكَ ﴾ أي: استأمنك، فأجِبْه إلى طِلْبته ﴿ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ ﴾ أي: القرآن تقرؤه عليه وتذكُر له شيئًا من أمر الدين تُقيم عليه به حُجَّة الله، ﴿ ثُمَّ ٱللهُ عُلَامَ مَنْهُ ﴾ أي: وهو آمِنٌ مُستمرّ الأمان حتى يرجع إلى بلاده وداره ومأمنِه، ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي: إنها شَرَعْنا أمانَ مِثْلِ هؤلاء ليعلموا دين الله، وتنتشر دعوة الله في عباده.

وقال ابن أبي نجيح، عن مجاهد، في تفسير هذه الآية، قال: « إنسانٌ يأتيك ليسمع ما تقول، وما أُنزِل عليك، فهو آمِنٌ حتى يأتيك فيسمع كلام الله، وحتى يبلغ مأمنه حيث جاء ».

ومِن هذا كان رسول الله على يُعطي الأمان لمن جاءه، مُسترشدًا أو في رسالة، كما جاءه يوم الحديبية جماعة مِن الرسُل مِن قريش، منهم: عروة بن مسعود، ومِكْرَز بن حفص، وسهيل بن عمرو، وغيرهم؛ واحدًا بعد واحد، يترددون في القضية بينه وبين المشركين، فرأوا مِن إعظام المسلمين رسول الله على ما بَهَرهم وما لم يشاهدوه عند مَلِكِ ولا قيصر، فرجعوا إلى قومهم فأخبروهم بذلك، وكان ذلك وأمثالُه مِن أكبر أسباب هداية أكثرِهم (١).

<sup>(</sup>۱) قلت: يُشير الحافظ ابن كثير - رحمه الله - إلى قصة الحديبة وفيها «...ثم إنّ عروة جَعَل يرمُق أصحاب النبي ﷺ بعينيه، قال فوالله ما تنخّم رسول الله ﷺ نُخامة إلا وقعَت في كفّ رجل منهم، فذلك بها وجهه وجِلده وإذا أمرَهم ابتدروا أمْرَه وإذا توضّأ كادوا يَقْتتِلون على وَضوئه، وإذا تكلّم خَفضوا أصواتهم عنده، وما يُحدّون إليه النّظر تعظيماً له، فرجَع عروة إلى أصحابه، فقال: أيْ قوم، والله لقد وَفَدْت على الملوك، ووفدْتُ على قيصر وكسرى والنجاشي، والله إنْ رأيت مَلِكاً قط يُعظمه أصحابه ما يُعظم أصحابه عمليعة عمد =

ولهذا أيضاً لمّا قَدِم رسولُ مسيلمة الكذّاب على رسول الله عَلَيْ، قال له:
« أتشهدُ أنَّ مسيلمة رسول الله؟ قال: نعم، فقال رسول عَلَيْ لولا أن الرسلَ لا تُقتَل لضَربتُ عُنُقَك »(1). وقد قيض الله له ضَرْب العُنُق في إمارة ابن مسعود على الكوفة، وكان يقال له: ابن النواحة، ظَهَر عنه في زمانِ ابن مسعودٍ أنه يشهد لسيلمة بالرسالة، فأرسَل إليه ابن مسعودٍ فقال له: إنك الآن لستَ في رسالة، وأمَرَ به فضُربت عنقُه، لا رَحِمَه الله ولَعَنه (٢).

والغرض أنّ مَن قَدِمَ من دار الحرب إلى دار الإسلام، في أداء رسالة أو تجارة، أو طَلَبِ صُلحٍ أو مهادنة أو حَمْلِ جِزية، أو نحو ذلك من الأسباب، فطلَب من الإمام أو نائبه أمانًا - أُعطي أمانًا ما دام مُتردّدًا في دار الإسلام، وحتى يرجع

<sup>=</sup> ﷺ محمّداً، والله إنْ يتنخّم نخامة إلا وقَعَت في كفِّ رجلٍ منهم؛ فدلَك بها وجهه وجِلْده وإذا أَمَرهم ابتدروا أَمْرَه وإذا توضَّأ كادوا يقتتلون على وَضوئه، وإذا تكلَّم خَفَضوا أصواتَهم عنده، وما يُحدّون إليه النظر تعظيماً له، وإنّه قد عَرَض عليكم خُطَة رُشْدٍ فاقبلوها» أخرجه أحمد، والبخاري (٢٧٣١، ٢٧٣٢).

يرمُق: أي يَلحظ، قال الحافظ - رحمه الله -: وذكَر الثلاثة [قيـصر، وكـسرى، والنّجـاشي] لكونهم أعظمَ ذلك الزَّمان.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وأبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٩٩) وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) عن حارثة بن مُضرب أنه أتى عبد الله فقال: « ما بيني وبين أحدٍ من العرب حِنَةٌ وإني مرَرْتُ بمسجدٍ لبني حنيفة، فإذا هم يؤمنون بمسيلمة، فأرسل إليهم عبد الله، فجيء بهم فاستتابَهم، غير ابن النواحة قال له: سمعت رسول الله ﷺ يقول: لولا أنك رسولٌ لضربتُ عنقك. فأنت اليوم لست برسول، فأمر قرظة بن كعب، فضرَب عُنقه في السوق، ثمّ قال: مَن أراد أن ينظر إلى ابن النواحة قتيلاً بالسوق ». أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٤٠٠) وغيره.

إلى مأمِنه ووطنه.

لكن قال العلماء: لا يجوز أن يمكن مِن الإقامة في دار الإسلام سنة، ويجوز أن يمكن مِن الإقامة في دار الإسلام سنة، ويجوز أن يمكن مِن إقامة أربعة أشهر، وفيها بين ذلك فيها زاد على أربعة أشهر ونقَص عن سنة قولان؛ عن الإمام الشافعي وغيره من العلماء، رحمهم الله » .انتهى.

قلت: والذي يبدو أنّ الأمر يرجع إلى الحاكم، فهو الذي يرجّح المُدّة ما بين الأربعة أشهر والسنة، مع تحرّي المصلحة، والله - تعالى - أعلم .

# مَن أُمّنه أحد المسلمين صار آمناً

عنْ إِبْرَاهِيمَ التَّيْمِيِّ عنْ أَبِيه قَالَ: « خَطَبَنَا عَلِيٌّ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ - عَلَى مِنْبَرِ مِنْ آجُرِّ (')، وَعَلَيْهِ سَيْفٌ فِيهِ صَحِيفَةٌ مُعَلَّقَةٌ، فَقَالَ: وَالله مَا عِنْدَنَا مِنْ كِتَابٍ يُقْرَأُ إِلَّا كِتَابُ الله وَمَا فِي هَذِهِ الصَّحِيفَةِ، فَنَشَرَهَا فَإِذَا فِيهَا أَسْنَانُ الْإِبِلِ ('')، وَإِذَا فِيهَا: اللّهِينَةُ كِتَابُ الله وَمَا فِي هَذِهِ الصَّحِيفَةِ، فَنَشَرَهَا فَإِذَا فِيهَا أَسْنَانُ الْإِبِلِ ('')، وَإِذَا فِيهَا: اللّهِينَةُ عَرَمٌ مِنْ عَيْرٍ إِلَى كَذَا، فَمَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثًا؛ فَعَلَيْهِ لَعْنَهُ الله وَالمُلَائِكَةِ وَالنَّاسِ حَرَمٌ مِنْ عَيْرٍ إِلَى كَذَا، فَمَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثًا؛ فَعَلَيْهِ لَعْنَهُ الله وَالمُلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يَقْبَلُ اللهُ مِنْهُ صَرْفاً وَلَا عَدْلاً")، وَإِذَا فِيهِ: ذِمَّةُ الله مُسْلِمِينَ وَاحِدَةٌ ('')،

<sup>(</sup>١) آجُرِّ: هو الطوب المشويّ.

<sup>(</sup>٢) أسنان الإبل: أي إبِل الـدّيات؛ لاختلافها في العمد وشبهه والخطأ، وانظر «شرح الكرماني» (٢٥/ ٤٦).

 <sup>(</sup>٣) لا يقبل الله صرفاً ولا عدلاً: قال الكرماني - رحمه الله - (٢٥/ ٤٦): «الصرف: الفريضة،
 والعدل: النافلة، وقيل بالعكس».

<sup>(</sup>٤) ذمّة المسلمين واحدة: قال الإمام النّووي - رحمه الله -: « المراد بالذّمّة هنا الأمان، معناه أنّ أمان المسلمين للكافر صحيح »، وقال الحافظ - رحمه الله - في الفتح (٤/ ٨٦): « أي أمانهم صحيح فإذا أمّن الكافرَ واحدٌ منهم؛ حَرُم على غيره التعرّض له ».

يَسْعَى جِهَا أَذْنَاهُمْ (')، فَمَنْ أَخْفَرَ (') مُسْلِماً فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يَقْبَلُ اللهُ مِنْهُ صَرْفاً وَلَا عَدْلاً، وَإِذَا فِيهَا: مَنْ وَالَى قَوْمًا بِغَيْرِ إِذْنِ مَوَالِيهِ فَعَلَيْهِ لَا يَقْبَلُ اللهُ مِنْهُ صَرْفاً وَلَا عَدْلاً "(").

وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدّه قال: «قال رسول الله عَلَيْهُ: المسلمون تتكافأ دماؤهم، يسعى بذمّتهم أدناهم، ويجير عليهم أقصاهم (1)، وهم يدٌ على مَن سواهم... » (٥).

جاء في «الروضة النديّة» (٢/ ٧٥٩): « وقد أجمَعَ أهل العِلم على أنّ مَن أمّنه أحدُ المسلمين؛ صار آمناً.

وأمّا العبد، فأجاز أمانَه الجمهور، وأمّا الـصبيّ، فقـال ابـن المنـذر: أجمَـعَ أهـل العِلم على أنّ أمانَ الصبيّ غيرُ جائز . انتهى. وأمّا المجنون فلا يصحّ أمانُه بلا خلاف.

قلت: [أي: صاحب الروضة]: إنّما يصحّ الأمان مِن آحاد المسلمين، إذا أمّن واحداً أو اثنين، فأمّا عَقْد الأمان لأهل ناحيةٍ على العموم؛ فلا يَصحّ إلاّ مِن

<sup>(</sup>۱) يسعى بها أدناهم: أي: يتولّاها ويذهب ويجيء، والمعنى أنّ ذمّة المسلمين سواءٌ صدرَت من واحد، أو أكثر، شريفٍ أو وضيع؛ فإذا أمّن أحدٌ من المسلمين كافراً وأعطاه ذمّة؛ لم يكن لأحدٍ نَقْضُه، فيستوي في ذلك الرجل والمرأة والحرّ والعبد، لأنّ المسلمين كنفس واحدة. «الفتح» (٤/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخفرَ مسلمًا: أي نقض العهد، وقال الإمام النّووي - رحمه الله -: « قال أهل اللغة: يقال: أخفرت الرجل إذا نقضت عهده وخفرْته: إذا أمنته ».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٧٣٠٠، وهذا لفْظُه، ومسلم: ١٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) أي: أبعدهم .

ز (٥) أخرجه أحمد وأبو داود (٢٧٥١) «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٩٠).

الإمام على سبيل الاجتهاد وتحرّي المصلحة كَعَقْد الذّمّة؛ ولو جُعِل ذلك لآحاد النّاس؛ صار ذريعةً إلى إبطال الجهاد ». انتهى.

قلت: أمّا جواز أمانِ المرأة؛ فلعموم النصوص الواردة المتقدّمة؛ فهي تمضي على الرجل والمرأة، وقد قال النبي ﷺ: « النساء شقائق الرجال »(١).

ولا دليل على تخصيص ذلك بالرجال.

بل إنه قدر وَرد حديث صريحٌ يدلُّ على صحة أمان المرأة.

فعن أمّ هانئ ( بنت أبي طالب ) قالت، قلت: « يا رسول الله زَعَم ابن أمّي (٢) أنّه قاتِلٌ رجلاً قد أجرْنا من أجرْنا من أجرْتِ يا أمّ هانئ » (٣).

قال الإمام النّووي - رحمه الله - ( ٥/ ٢٣٢ ): « واستدلَّ بعضُ أصحابنا وجمهور العلماء بهذا الحديث؛ على صحّة أمان المرأة ».

وجاء في «الروضة الندية» (٢/ ٥٥٩): « قال ابن المنـذر: أَجَمَع أهـل العِلـم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ، والترمذي «صحيح سنن الترمـذي» (٩٨) وانظـر «المـشكاة» (٤٤١) وتقدّم في «كتاب الآذان».

<sup>(</sup>٢) قال الإمام النّووي - رحمه الله - : «وإنها قالت: ابن أمّي مع أنه ابن أمّها وأبيها؛ لتأكيد الحرمة والقرابة والمشاركة في بطن واحد، وكثرة ملازمة الأمّ، وهو موافق لقول هارون على الله المنافئ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَقِ . انتهى.

قلت: وهو عليّ بن أبي طالب - رضي الله عنه - كما في روايـةٍ عنـد البخـاري: (٣١٧١)، ومسلم: (١/ ٤٨٩) (كتاب صلاة المسافرين وقِصَرها) «باب استحباب صلاة الـضحى» (٨٣-٣٣٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٣٥٧، ومسلم: ٣٣٦.

على جواز أمان المرأة »(١).

وأمّا عدم قَبولِ أمانِ الصبيِّ والمجنون؛ فلقوله ﷺ: « رُفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبيِّ، حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يَعْقِل »(٢).

# تحريم قتل المؤمَّن

عن أنس - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: لكل غادر لواء يوم القيامة يُعرَف به » (٣).

وعن رفاعة بن شداد القِتباني قال: « قال ﷺ: من أمَّنَ رَجُلاً على دَمِهِ فَقَتَلَهُ؛ فأَنا بريءٌ مِن القاتل، وإنْ كان المقتول كافِرًا »(1).

وفي رواية: « من أمَّن رجلاً على دمه فقتَله، فإنّه يحمل لواء غدرٍ يوم القيامة »(٥).

# حُكم الرسول كالمؤمّن

وحُكم الرسول كحُكم المؤمّن.

<sup>(</sup>١) انظر «الإجماع» لابن المنذر (ص٦١) (رقم ٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٣٧٠٣) والترمذي «صحيح سنن الترمـذي» (١١٥٠) وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (١٦٦١)، وانظر «الإرواء» (٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ١٨٦، ٣١٨٧، ومسلم: ١٧٣٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «التاريخ»، والطحاوي في «المشكل»، والطبراني في «الصغير» وغيرهم، وحسنه شيخنا - رحمه الله - إسناده في «الصحيحة» تحت (٤٤٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في «التاريخ»، وابن ماجه وغيرهما وانظر «الصحيحة» (٤٤٠).

قال في «سُبل الإسلام» (٤/ ١٢٠): « وفي الحديثِ دليلٌ على حِفظ العهد

<sup>(</sup>١) أي: لرسولي مسيلمة الكَذَّاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن ابي داود» (٢٣٩٩) وغيره وانظر «المشكاة» (٣٩٨٢). وتقدّم.

<sup>(</sup>٣) أي: لا أغدر.

<sup>(</sup>٤) البُرُد: جمع بريد؛ وهو الرسول.

<sup>(</sup>٥) أي: لا تُقِم بين ظَهرانَينا وتُظهرَ الإسلام، ولكن ارجع إليهم، فإن ثبَتَ على ما أنت عليه الآن، فارجِع مِن الكُفّار إلينا، ثمّ أُسْلِم لأنّي لو قَبِلْتُ منك الإسلام الآن، وما أردُّك عليهم؛ لغندرت، قاله ابن الملك، وفيه أنّ قَبولَ الإسلام منه لا يكون غدراً، ولا يُتصوّر أن يكون عدمُ حَبْسه له غدراً، بل المراد منه أنه لا يُظهر الإسلام، ويرجع إليهم حيث يتعذر حبْسه، فإنّه أرفق، ثمّ بعد ذلك يرجع إلى الحق على الطريق الأحقّ. «المرقاة» (٧/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد وأبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٩٦) وغيرهما، وانظر «الـصحيحة» (٧٠٢).

والوفاء به ولو لكافر، وعلى أنه لا يُحبَس الرسول، بل يُردَّ جوابه فكأنَّ وصولَه أمانٌ له؛ فلا يجوز أن يُحبَس بل يُرد ».

وجاء في «السيل الجرار» (٤/ ٥٦٠) - في تأمين الرُّسُل -: « ... وجُهُه أنّ تأمين الرُّسُل -: « ... وجُهُه أنّ تأمين الرُّسُلِ ثابت في الشريعة الإسلامية ثبوتاً معلوما، فقد كان رسولُ الله - صلى الله عليه وآله وسلم - يَصِل إليه الرّسلُ من الكفار، فلا يتعرّض لهم أحدمِن أصحابه، وكان ذلك طريقة مستمرة وسُنة ظاهرة، وهكذا كان الأمر عند غير أهل الإسلام مِن ملوك الكفر، فإن النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - كان يُراسلهم من غير تَقدُّم أمانٍ منهم لرُسُلِه، فلا يتعرض لهم مُتعرّض.

والحاصل أنه لو قال قائل: إنّ تأمين الرسل قد اتفقت عليه الشرائع، لم يكن ذلك بعيداً، وقد كان أيضاً معلوماً ذلك عند المشركين أهل الجاهلية عَبَدة الأوثان، ولهذا إنّ النبي - صلى الله عليه وآله وسلم يقول: « لَوْلا أنّ الرُّسَلَ لا تُقْتلُ لضربتُ أعْناقَهُما » قاله لرسولي مسيلمة أخرجه أحمد وأبو داود فقوله: « لولا أنّ الرُّسَلَ لا تُقْتلُ » فيه التصريح بأنّ شأنَ الرُّسل أنهم لا يُقتلون في الإسلام وقبلَه ».

# المستأمَن

\*المستأمّن: هو الحربيّ الذي دخل دار الإسلام بأمان، دون نية الاستيطان بها، والإقامة فيها بصفة مستمرّة، بل يكون قصدُه إقامة مدّة معلومة، لا تزيد على سَنةٍ، فإن تجاوَزَها(١)، وقصد الإقامة بصفة دائمةٍ، فإنه يتحوّل إلى ذميّ، ويكون له

<sup>(</sup>١) هذا كلام الفقهاء؛ وتقدّم قول الحافظ ابن كثير - رحمه الله - : « لكن قال العلماء: لا يجوز أن يُمكّن مِن الإقامة في دار الإسلام سَنَة، ويجوز أن يمكّن مِن إقامة أربعة أشهر، وفيها =

حُكم الذّمّي في تبعيّته للدولة الإسلامية، ويتبعُ المستأمنَ في الأمان، ويلحقُ به زوجتُه وأبناؤُه الذكور القاصرون، والبناتُ جميعاً، والأمّ، والجدات، والخدّم، ما داموا عائشين مع الحربي الذي أُعطي الأمان.

وأَصْل هذا قول الله - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَا عَلَى مَا مَنَهُ ﴾ (١).

وجاء في «المغني» (١٠/ ٦٠٥): « وليس لأهلِ الحرب دخولُ دارِ الإسلام بغير أمان؛ لأنه لا يُؤمّن أن يَدْخُل جاسوساً، أو مُتلصّصاً، فيُضِرّ بالمسلمين، فإنْ دخَل بغيرِ أمانٍ، سُئل، فإنْ قال: جئت رسولاً، فالقول قوله؛ لأنه تتعذر إقامة البينة على ذلك، ولم تزل الرُسل تأتي من غير تَقَدُّم أمان.

وإنْ قال: جئتُ تاجراً، نظرنا؛ فإنْ كان معه متاع يبيعه، قُبِل قوله أيضاً، وحُقن دمه؛ لأنّ العادةَ جارية بدخول تُجارهم إلينا، وتُجّارنا إليهم، وإنْ لم يكن معه ما يُتّجَر به، لم يُقبل قوله؛ لأن التجارة لا تحصُل بغير مال، وكذلك مُدّعي الرسالة، إذا لم يكن معه رسالة يؤديها، أو كان ممن لا يكون مثله رسولاً.

وإنْ قال: أمَّننَي مُسلم، فهل يُقبَل منه؟ على وجهين؛ أحدهما، يُقبَل، تغليباً لحَقْن دَمهِ، كما يُقبَل من الرسول والتاجر.

والثاني: لا يُقبَل؛ لأنّ إقامَة البيّنة عليه ممكنة، فإنْ قال مسلم: أنا أمَّنتُه قُبلَ

<sup>=</sup> بين ذلك؛ فيها زاد على أربعةِ أشهر ونقَص عن سنة قولان؛ عن الإمام الشافعي وغيره من العلماء، رحمهم الله ».

<sup>(</sup>١) التوبة: ٦.

قوله؛ لأنه يملك أن يُؤمِّنه، فقُبِل قوله فيه؛ كالحاكم إذا قال: حَكَمْـت لفـلان عـلى فلان بحقّ.

وإنْ كان جاسوساً، خُيّر الإمام فيه بين أربعة أشياء؛ كالأسير »

#### حقوقه

وإذا دخَل الحربيُّ دار الإسلام بأمان؛ كان له حقُّ المحافظةِ على نفسه وماله وسائِر حقوقه ومصالحه؛ مادام مُستمسِكا بعقد الأمان ولم ينحرف عنه.

ولا يحل تقييد حُريتِه، ولا القبض عليه مُطلَقاً، سواء قُصِدَ به الأسر، أو قُصِد به الاعتقال - لمجرَّد أنهم رعايا الأعداء، أو لمجرَّد قيامِ حالِة الحرب بيننا وبينهم.

### الواجب عليه

وعليه المحافظة على الأمن والنظام العام، وعدم الخروج عليهما، بأن يكون عيناً، أو جاسوساً، فإن تجسَّسَ على المسلمين لحساب الأعداء، حلَّ قَتْلُه إذ ذاك.

# تطبيق حكم الإسلام عليه

تُطبَّق على المستأمَنِ القوانين الإسلامية بالنسبة للمعاملات المالية، فيَعِقد عَقْد البيع وغيره مِن العقود؛ حسب النظام الإسلامي، ويُمنَع مِن التعامل بالربا، لأنّ ذلك مُحرَّم في الإسلام.

وأمّا بالنسبة للعقوبات، فإنّه يعاقَب بمقتضى الشريعة الإسلامية إذا اعتدى على حقّ مسلم.

وكذلك إذا كان الاعتداء على ذمّي، أو مستأمّن مثلِه؛ لأنّ إنـصافَ المظلـوم مِن الظالم وإقامةَ العدل مِن الواجبات التي لا يَحلّ التساهلُ فيها.

وإذا كان الاعتداء على حقّ مِن حُقوق الله؛ مثل اقتراف جريمة الزنا؛ فإنه يُعاقَب كما يُعاقَب المسلم؛ لأنّ هذه جريمةٌ مِن الجرائم التي تُفسد المجتمع الإسلاميّ (۱).

### مُصادرة ماله

ومال المستأمّن لا يُصادَر إلا إذا حارَب المسلمين، فـأُسِر واسـتُرِقّ، وصـار عبداً، فإنه في هذه الحال؛ تزول عنهُ مُلكيّة مالِه، لأنه صار غيرَ أهلِ للملكية.

ولا يستحق الورَثة، - ولو كانوا في دار الإسلام - شيئاً، لأنَّ استحقاقهم يكون بالخلافة عنه، وهي لا تكون إلا بعد موته، وهو لم يمت، وماله في هذه الحال يؤول إلى بيت مال المسلمين، على أنّه من الغنائم [والله - تعالى - أعلم].

#### ميراثه

إذا ماتَ المستأمَن في دار الإسلام، أو في دار الحرب، فإنَّ ملكيت للا لا تَذهب عنه، وتَنْتقل إلى وَرَثَتِه عند الجمهور، خلافاً للشافعي.

وعلى الدولة الإسلامية؛ أن تَنْقُل مالَه إلى وَرَثَتِه، وتُرسلَه إليهم، فإنْ لم يكن له ورثة، كان ذلك المال فيئاً للمسلمين. \* (٢) [والله - تعالى - أعلم].

<sup>(</sup>١) وانظر الجزء السادس من هذا الكتاب «الموسوعة» (باب وجوب الحدّ على الكافر والذميّ).

<sup>(</sup>۲) ما بين نجمتين من «فقه السُّنة» (۳/ ٤٨٥، ٤٨٦) بحذف، وإضافة ما جماء في «المُغني» (۱۰/ ۲۰۵)

## العهود والمواثيق

## \* احترامُ العهود:

إنَّ احترامَ العهودِ والمواثيق واجبٌ إسلاميّ؛ لما له مِن أثرٍ طيِّب، ودورٍ كبير في المحافظة على السلام، وأهميةٍ كبرى في فيضّ المشكلات، وحَلِّ المنازعات، وتسوية العلاقات.

والله - سبحانه - يأمُر بالوفاء بالعهود، سواءٌ أكانت مع الله، أم مع النّاس، فيقول: ﴿ يَكَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾ (١).

وأيّ تقصير في الوفاء بهذا الأمر يُعَدُّ إِنْهَا كبيراً؛ يستوجِب المقت والغضَب: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كُبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* يَعْدُونَ \* وَأَن يَقُولُواْ مَا لَا يَفْعَلُونَ \* وَمُنْ إِنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

وكل ما يقطعه الإنسان على نفسه مِن عهد، فهو مسؤول عنه، ومحاسَبٌ عليه: ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَاكَ مَسْتُولًا ﴾(").

[ وحقُّ العهد مُقدَّم على حقِّ نَصْرِ مَن استنصر في الدين لقوله - تعالى -: ﴿ وَالَّذِينَ امَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُو مِن وَلَا يَتِهِم مِن شَيْء حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصَرُ إِلَّا عَلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَيُّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (1)].

<sup>(</sup>١) المائدة: ١.

<sup>(</sup>٢) الصف: ٢-٣.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٧٢.

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: « وقوله: ﴿ وَإِنِ اَسْتَنَصَرُوكُمُ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصَرُ إِلَا عَلَى قَوْمِ بِيَنْكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَقُّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ يقول - تعالى -: وإن استنصر وكم هؤلاء الأعراب، الذين لم يُهاجروا في قتال دينيّ، على عدوِّ لهم فانصر وهم، فإنه واجبٌ عليكم نصرهم؛ لأنهم إخوانكم في الدّين، إلا أن يستنصر وكم على قومٍ مِن الكُفَّار ﴿ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَقٌ ﴾ أي: مُهادنة إلى مُدّة، فلا تخفروا ذمّتكم، ولا تنقضوا أيهانكم مع الذين عاهدتم. وهذا مرويٌّ عن ابن عباس - رضي الله عنها - » انتهى.

والوفاء جُزءٌ من الإيمان، عن عائشة - رضي الله عنها - أنّ النبيّ ﷺ قال: « إِنَّ حُسنَ العهد مِن الإيمان » (١).

وليس للوفاء جزاءٌ إلا الجنّة: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُرَ لِأَمَنَنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُرُ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُعَافِظُونَ \* أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ \* ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (١).

ولقد كان الوفاء خُلُقَ الأنبياء والرسل - عليهم الصلاة والسلام -: ﴿ وَاَذَكُرْ فِي الْكِنْبِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِوَكَانَ رَسُولًا نِبَيًا ﴾ (٣).

وقد عاهدَ رسولُ الله ﷺ بعد الهجرة اليهود عهداً، [أَمَّنَهم على دمائهم، وأموالهم]، بشرط ألا يُعينوا عليه المشركين، فنقَضُوا العهد، ثمّ اعتذروا، ثمّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم وغيره وانظر «صحيح الجامع» (۲۰۵۲) و «الصحيحة» - لزاماً - تحت رقم (۲۱٦).

<sup>(</sup>۲) المؤمنون: ۸-۱۱.

<sup>(</sup>٣) مريم: ٥٤.

وفي التشنيع على الناقضين للعهود، يقول الله - عزّ وجل -: ﴿ وَأَوَفُواْ بِعَهَدِ اللهِ إِذَا عَهَدَتُمُ اللهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللّهِ إِذَا عَهَدَتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللّهِ إِذَا عَهَدَتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ \* وَلَا تَكُونُواْ كَالّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَنَا اللهُ بِيدًا لَتَهُ بِيدًا لَمَا يَبْلُوكُمُ اللهُ بِيدًا لَكُونَ أُمَّةً هِي اَرْبَى مِنْ أُمَّةً إِنّما يَبْلُوكُمُ اللهُ بِيدًا وَلَيْبَيْنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلِفُونَ ﴾ (").

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « آيةُ المنافق ثــلاث: إذا حدَّث كذَب، وإذا وعَد أخلَف، وإذا أؤتمُن خان » (١٠).

وعسن أبي بكرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « مَن قَتَل

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير - رحمه الله -: « أخبر - تعالى - أنّ شرَّ ما دبّ على وجه الأرض؛ هم الله ين كفروا فهم لا يؤمنون، الذين كلّم عاهدوا عهداً نَقضوه، وكلّم أكّدوه بالأيمان نكشوه، ﴿ وَهُمْ لاَينَقُونَ ﴾ أي: لا يخافون مِن الله في شيء ارتكبوه مِن الآثام.

<sup>﴿</sup> فَإِمَّانَثَقَفَنَهُمُ فِي الْحَرْبِ ﴾ أي: تَغْلبهم وتظفر بهم في حرب، ﴿ فَشَرِّدْ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ ﴾ أي: نكّل بهم، [قاله: ابن عباس - رضي الله عنهما - وغيره ] ومعناه: غَلِّظ عقوبَتَهم، وأثخِنْهم قَتْلاً، ليخاف مَن سواهم مِن الأعداء - مِن العرب وغيرهم - ويصيروا لهم عِبرة ».

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٥٥ - ٥٧.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٩٢-٩١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣٣، ومسلم: ٥٩.

مُعاهَداً (۱) في غير كُنهِهِ (1) حرّم الله عليه الجنّة (1).

### شروط العهود:

ويشترط في العهود التي يجب احترامها والوفاء بها، الشروط الآتية:

١- ألا تخالف حُكْماً مِن الأحكام الشرعية المتَّفق عليها.

عن عائشة - رضي الله عنها- قالت: « قال رسول الله ﷺ: ما كان مِن شرط ليس في كتاب الله فهو باطل؛ وإنْ كان مائةَ شرط »(<sup>1)</sup>.

٢- أن تكون عن رضا واختيار، فإنَّ الإكراه يَـسْلُب الإرادة، ولا احترامَ
 لعقْدٍ لم تتوفر فيه حريتُها.

٣ - أن تكون بيّنةً واضحةً، لا لُبس فيها ولا غموض؛ حتى لا تؤوّل تـأويلاً
 يكون مثاراً للاختلاف عند التطبيق.

### نقض العهود:

ولا تُنقَضُ العهود إلا في إحدى الحالات الآتية:

١- إذا كانت مؤقتةً أو مُحدَّدةً بظرف، وانتهت مدَّتُها أو ظرفُها.

<sup>(</sup>١) المعاهَد: مَن كان بينك وبينه عهد، وأكثر ما يُطلَق في الحديث على أهل الذّمّة، وقد يُطلَق على غيرهم من الكُفّار؛ إذا صولحوا على تَرْك الحرب مُدّة ما. «النّهاية».

 <sup>(</sup>٢) كُنه الأمر: حقيقته وقيل: وقْتُه وقدره، وقيل: غايته، يعنيَ من قَتَلَه في غير وَقْتِـه أو غايـة أمره الذي يجوز فيه قَتْلُه. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده وأبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٣٩٨)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٧٢٩، ومسلم: ١٥٠٤.

عن سُلَيم بن عامر - رجلٍ مِن حِمْيَر - قال: «كان بين معاوية وبينَ الروم عهدٌ، وكان يسيرُ نحو بلادِهم؛ حتى إذا انقضى العهد غزاهم، فجاء رجلٌ على فرَس أو بِرذَون (١)، وهو يقول: الله أكبر، الله أكبر، وفاء لا غَدر، فنظروا فإذا عمرو بن عَبَسَة، فأرسل إليه معاوية فسأله فقال: سمعْتُ رسول ﷺ يقول: مَن كان بينه وبين قوم عهد؛ فلا يشدَّ عقدةً ولا يُحُلّها (٢) حتى ينقضيَ أمدُها أو يَنْبِذَ (٣) إليهم (١) على سواء (٥)، فرجع معاوية (١)» (٧).

قال الله - تعالى -: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدتُم مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْتًا وَلَمْ يُظُنهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتِمُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُذَتِهِمٌ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ (^).

<sup>(</sup>١) قال في «المرقاة » (٧/ ٥٣٥): « المراد بالفرس هنا العربيّ، والبِرذُون التركي من الخيل».

<sup>(</sup>٢) يُحُلَّها مِن الحلّ، بمعنى نقْض العهد، والشدّ ضدّه، والظاهر أنّ المجموع كناية عن حِفظ العهد، وعدم التعرض له، ولفظ الترمذي « فلا يحلّن عهداً ولا يشدنّه » قال في «المرقاة» (٧/ ٥٣٦): «أراد به المبالغة عن عدم التغيير، وإلا فلا مانع من الزيادة في العهد والتأكيد، والمعنى: لا يُغيّرن عهداً ولا ينقضنه بوجه... قال الطيبي: هكذا بجملته عبارة عن عدم التغيير في العهد، فلا يذهب على اعتبار معاني مفرداتها ».

<sup>(</sup>٣) أي يرمي عهدَهم.

<sup>(</sup>٤) بأن يُخبرهم أنّ نقض العهد على تقدير خوفِ الخيانة منهم «المرقاة» (٧/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>٥) قال الطيبي: « قوله: (على سواء): حال. قال المظهر: أي يُعلمهم أنه يريد أن يغزوَهم، وأنّ الصلح قد ارتفَع، فيكون الفريقان في عِلم ذلك سواء ». انظر «المصدر السابق».

<sup>(</sup>٦) أي بالناس، وهي بعض الروايات الثابتة. وانظر «صحيح سنن الترمذي» (١٢٨٥).

<sup>(</sup>۷) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (۲۳۹۷) والترمذي، «صحيح سنن الترمذي» (۱۲۸۵)، وانظر «المشكاة» (۳۹۸۰).

<sup>(</sup>٨) التوبة: ٤.

٢ - إذا أخل العدو بالعهد: ﴿ فَمَا اَسْتَقَنْمُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُتَّقِيبَ ﴾ (١). ﴿ وَإِن لِكُمُّوا أَيْمَانَهُم مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُوا الْمُتَّقِيبَ ﴾ (١). ﴿ وَإِن لِكُمُّوا أَيْمَانَهُم مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُوا أَيْمَانَهُمْ لَا أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَهُمْ يَنتَهُونَ \* أَلَا نُقَائِلُونَ قَوْمًا نَكَتُو أَيْمَانَهُمْ وَهُمْ بَكَ مُوكَمُ أَلَا لُقَائِلُونَ مَرَّةً أَتَعْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ أَيْمَانَهُمْ وَهُمْ مِكَمُوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُم بَكَدَ مُوكِمُمْ أَوْلَكَ مَرَّةً أَتَعْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ أَن تَغْشَوْمُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

٣ - إذا ظهرت بوادر الغدر، ودلائيل الخيانة: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيانَةُ الْبَيْدِ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْخَآبِ بِنَ ﴾ (").

قلت: قال ابن كثير - رحمه الله -: « يقول - تعالى - لنبيّه صلوات الله وسلامه عليه ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ ﴾ قد عاهد تهُم ﴿ خِيانَةُ ﴾ أي: نَقْضًا لما بينك وبينهم؛ مِن المواثيق والعهود، ﴿ فَانِيدَ إِلَيْهِمُ ﴾ أي: عَهْدَهم ﴿ عَلَىٰ سَوَآهِ ﴾ أي: أَعْلِمُهم بأنك قد نقضْتَ عهدَهم؛ حتى يبقى عِلمُك وعِلْمَهم بأنك حرْبٌ لهم، وهم حربٌ لك، وأنه لا عهدَ بينك وبينهم على السواء، أي: تستوي أنت وهم في ذلك، قال الراجز:

فَاضْرِبْ وُجُـوهَ الغُـدّر الأعْـداء حتــي يجيبــوك إلى الـــسواء

وعن الوليد بن مسلم أنَّ قال في قوله: ﴿ فَٱنْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ﴾ أي: على مهل، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّها أَيْضاً.

<sup>(</sup>١) التوبة: ٧.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٢-١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال: ٥٨.

# الإعلام بالنقض تحرُّزاً عن الغدر

إذا عَلِم الحاكم الخيانة ممّن كان بينهم وبين المسلمين عَهْد؛ فإنّه لا تَحِلّ محاربتُهم إلا بعد إعلامهم بنبذ العهد، وبلوغ خَبرِه إلى القريب والبعيد؛ حتى لا يُؤخَذوا على غِرّة.

يقول الله - سبحانه - في سورة الأنفال: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَكَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآيٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَآ إِنِينَ ﴾ (١).

قال محمّد بن الحسن في كتاب «السير الكبير»: لو بَعث أمير المسلمين إلى مَلِك الأعداء، مَن يُخبره بنبذ العهد عند تحقّق سببه، فلا ينبغي للمسلمين أن يُغيروا عليهم وعلى أطراف عملكتهم؛ إلا بعد مُضيّ الوقت الكافي، لأن يبعث الملك إلى تلك الأطراف؛ خَبر النّبذ حتى لا نأخذَهم على غِرّة.

ومع ذلك إذا عَلِم المسلمون يقيناً أنّ القوم لم يأتهم خبرٌ مِن قِبَل مَلِكِهم؛ فالمستَحبّ لهم أن لا يُغيروا عليهم حتى يعلموهم بالنبذ؛ لأن هذا شبيه الخديعة.

وكما على المسلمين أن يتحرزوا مِن الخديعة، عليهم أن يتحرزوا من شبه الخديعة.

وحدث أنّ أهل قبرص أحدثوا حَدَثاً عظيماً في ولاية عبد الملك بن مروان، فأراد نَبْذ عهدِهم ونقْض صُلحهم، فاستشار الفقهاء في عصره، منهم الليث بن سعد ومالك وأنس، فكتَبَ الليث بن سعد: إنّ أهل قبرص لا يزالون متهمين

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: ٥٨.

بغش أهل الإسلام ومناصحة أهل الأعداء - الروم - وقد قــال الله تعــالى: ﴿ وَلِمَّا تَخَافَنَ كَ مِن قَوْمٍ خِيـَانَةً فَانَبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَآءٍ ﴾ وإنّي أرى أن تنبِذَ إلـيهم، وأنْ تنظـرَهم سنة.

أمّا مالك بنُ أنس فكتب في الفتيا يقول: إنَّ أمان أهلِ قبرص وعهدهم؟ كان قديماً متظاهراً مِن الولاة لهم، ولم أجِدْ أحداً مِن الولاة نقَضَ صُلحَهم، ولا أخرَجَهم من ديارهم، وأنا أرى أن لا تعجلَ بمنابذتهم؟ حتى تتجه الحُجَّة عليهم؟ فإن الله يقول: ﴿فَأَيْمُوا إِلَيْهِمْ عَهَدَمُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ ﴾ (١).

فإن لم يستقيموا بعد ذلك، ويدَعَوا غشَّهم ورأيت الغدر ثابتاً فيهم؛ أوقعْتَ بهم بعد النبذ والإعذار، فرُزِقْتَ النصر، فرُزقْتَ النصر \*(٢).

قلت: والمتأمّل فيها سَبَق من أقوال الفقهاء؛ يرى اتفاقهم؛ لكن موطن الخلاف: هل التخوّف كائنٌ؛ من خيانة أهل قبرص العهد أم لا، وعليه؛ فإنّ الأمر يرجع إلى تقدير الإمام والله - تعالى - أعلم .

# إقرار القوانين الدّولية في تحريم قتل الرسل

عن نُعَيْمِ بْنِ مَسْعُودٍ الْأَشْجَعِيِّ قَالَ: « سَمِعْتُ رَسُولَ اللهَّ ﷺ يَقُولُ لَهُ اللهَّ عَلَيْهِ يَقُولُ لَهُ اللهَّ عَنْ قَرَأَ كِتَابَ مُسَيْلِمَةً: مَا تَقُولَانِ أَنْتُهَا؟ قَالَا: نَقُولُ كَمَا قَالَ، قَالَ: أَمَا وَالله لَوْلَا

<sup>(</sup>١) التوبة: ٤.

 <sup>(</sup>۲) ما بين نجمتين من فقه السُّنَّة (٣/ ٤٨٧ - ٩١) بحذف وإضافة بعض النصوص وتفسير
 ابن كثير - رحمه الله - .

<sup>(</sup>٣) أي: لرسولي مسيلمة الكَذَّاب.

أَنَّ الرُّسُلَ لَا تُقْتَلُ لَضَرَبْتُ أَعْنَاقَكُمَا ١٠٠٠.

قلت: فالمصلحة تقتضي عدم قَتْل الرُّسل؛ الذين يُبتعثون للتفاوض والتفاهم والحوار، مهما بلغ فسادُ اعتقادهم، إذ لو مضى القتل في هؤلاء الرُّسل؛ لما كان هناك مجالٌ لتبليغ الدعوة، أو تحقيق المصالح، أو دفْع المفاسد.

### قتال البغاة

البغاة: هم الذين لهم مَنَعة وشُبهة، فنصَّبوا رئيساً، وخرجوا على الإمام العدل (٢٠).

ويجب قتال البغاة حتى يرجعوا إلى الحقّ؛ لقوله - تعالى-: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَقْنَـتَلُواْ اَلَتِي بَنْجُمَا ۚ فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي بَنْجِي حَتَّىٰ تَفِيَّ ۖ إِلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ اَقْنَـتُلُواْ الَّتِي بَنْجُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا ۚ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ اَلْمُقْسِطِينَ ﴾ (٣).

فأوجَب الله - سبحانه - قتال الطائفة الباغية حتى ترجع إلى أمر الله، ولا فَرْق بين أن يكون البغي مِن بعض المسلمين على إمامهم، أو على طائفةٍ منهم.

ويُستفاد حُكم البغاة مِن أثر علي - رضي الله عنه - حين قاتل أهل البصرة، وأهل الشهروان (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود «صحيح سنن ابي داود» (۲۳۹۹) وغيره. وانظر «المشكاة» (۳۹۸۲). وتقدّم.

<sup>(</sup>٢) عن «الروضة الندية» ( ٢/ ٧٦٩ ) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ٩.

<sup>(</sup>٤) انظر «الروضة الندية» (٢/ ٢٦٩).

والحاصل: أنّ أصلَ دم المسلم وماله؛ العِصمَة، ولم يـأذن الله - عـزّ وجـلّ - سوى بقتال الطائفة الباغية حتى تفيء، فيجب الاقتصار على هذا(١).

وعن عرفجة - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله ﷺ يُقول: « إنّه ستكون هَنات وهَنات، فمن أراد أن يُفرّق أمر هذه الأُمّة وهي جميع؛ فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان » (٢).

وفي لفظ: «مَن أتاكم وأمرُكم جميع، على رجل واحد، يُريد أن يَشُقّ عصاكم؛ أو يُفرّق جماعتكم؛ فاقتلوه » (٢).

# لا يُجهز على الجريح منهم ولا يُسلب القاتل ولا يُطلب المولّي

عن أبي أمامة - رضي الله عنه - قال: « شهدت صفّين فكانوا لا يجيزون على جريح ('')، ولا يطلبون مُوَليّاً، ولا يسلِبون قتيلاً » (°).

<sup>(</sup>۱) قال الإمام النّووي - رحمه الله - ، (۷/ ۱٦٩)، عقب قوله ﷺ: «فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمْ أَجْراً» [سيأتي تخريجه إن شاء الله]: « هَذَا تَـصْرِيحٌ بِوُجُـوبِ قِتَـال الْحَـوَارِج وَالْبُعَاة ، وَهُو إِجْمَاع الْعُلَمَاء ، قَالَ الْقَاضِي : أَجْمَعَ الْعُلَمَاء، عَلَى أَنَّ الْحَوَارِج، وَأَشْبَاهَهُمْ مِنْ أَهْلَ الْبُعَاة ، وَهُو إِجْمَاع الْعُلَمَاء ، قَالَ الْقَاضِي : أَجْمَعَ الْعُلَمَاء، عَلَى أَنَّ الْحَوَارِج، وَأَشْبَاهَهُمْ مِنْ أَهْلِ الْبِدَعِ وَالْبَعْي؛ مَتَى خَرَجُوا عَلَى الْإِمَام وَخَالَفُوا رَأْي الجُمْرَاعَة وَشَقُوا الْعَصَا؛ وَجَبَ قَالَ الله وَتَعَالَى مَا الْبُعْي مَتَى خَرَجُوا عَلَى اللهِ مَا الله وَعَالَى الله وَعَالَى الله وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَيَعَلَى اللهُ وَيَعْلَمُ وَالْبَعْرَالُولُ وَلَيْعِيمُ وَالْمُولُولُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى مَا اللهُ عَرَبُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَاللَّهُ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَكَامَ اللهُ وَلَا اللهُ الل

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ١٨٥٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٨٥٢.

<sup>(</sup>٤) لا يجيزون على جريح: أي: مَن صُرع منهم وكُفِي قِتالُه، لا يُقْتَل؛ لأنهم مسْلِمون، والقصْد مِن قتالِهم دَفْعُ شَرِّهِم، فإذا لم يُمْكِن ذلك إلا بقَتْلهم قُتِلوا. «النّهاية».

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم، وعنه البيهقي، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٢٤٦٣).

وعن الزهري قال: «قد هاجَت الفتنة الأولى، وأدركَت - يعنى الفتنة - رجالاً ذوي عددٍ مِن أصحاب رسول الله على من شهد معه بدراً، وبلَغَنا أنهم كانوا يرون أن يُهذَر أمر الفتنة، ولا يُقام فيها على رجلٍ قانِلٍ في تأويلِ القرآن قِصاصٌ فيمن قَتَل (1)، ولا حدٌّ(1) في سباءِ امرأةٍ سُبيَت (1)، ولا يُرى عليها حدُّ(1)، ولا بينها وبين زوجها ملاعنة (٥)، ولا يُرى أن يَقْفُوها أحدٌ إلا جُلد (١)، ويُسرى أن تُردَّ إلى زوجها الأول؛ بعد أنْ تعتد فتقضى عدّتَها مِن زوجها الآخر (٧)، ويُسرى أنْ يَرثَها زوجُها الأول (٨)» (١).

وفي لفظ: « ولا مالٌ استحلَّه بتأويلِ القرآن إلاَّ أنْ يوجَدَ شيء بعينه (١٠٠)» (١٠٠). والزهري لم يدرك الفتنة المشار إليها، وهي وقعة صفّين.

<sup>(</sup>١) أي: لا يُقتَل قِصاصاً بقتله، لأنّه مُتَأوّلٌ بالقرآن.

<sup>(</sup>٢) ولا حد: تقدير الجملة: لا يُقام حدّ.

<sup>(</sup>٣) أي: فمَن سباها بتأويلٍ فلا يُقام عليه الحدّ.

<sup>(</sup>٤) وكذلك هي لا تُنزّل منزلة الزانية، فلا حُدّ عليها.

<sup>(</sup>٥) يعني: لا يَرَون أن تكون ملاعنةٌ بينها وبين زوجها، وما يَتْبع ذلك مِـن أمـور؛ كـالتفريق مَثلاً.

<sup>(</sup>٦) أي: إذا اتَّهمَها أحد أو قذَفها بالزنا؛ أُقيم عليه حدّ الجلد.

<sup>(</sup>٧) وذلك عودةً إلى الأصل واستبراءً للأرحام.

<sup>(</sup>٨) يعني: إذا تُوفيت وَرِثها زوجها الأول، ولا يرثها الثاني.

<sup>(</sup>٩) أخرجه البيهقي وصحَّحه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٢٤٦٥).

<sup>(</sup>١٠) يعني: مَن عَرَف شيئاً مِن ماله مع أحد فليأخذه، ولا يجوز له تملُّـك المـال الــذي ســاقه بتأويل القرآن.

<sup>(</sup>١١) أخرجه البيهقي بإسناد صحيح، انظر «المصدر السابق».

وليس مِن البغي إظهارُ كونِ الإمام سلَك في اجتهاده في مسألة، أو مسائل؛ طريقَ مخالفةٍ لما يقتضيه الدليل؛ فإنه ما زال المجتهدون هكذا، ولكنه ينبغي لمن ظهر له غلط الإمام أن يُناصحه، ولا يُظهر الشناعة عليه على رؤوس الأشهاد؛ بل كما ورَد في الحديث: « أنه يأخذ بيده، ويخلو به، ويَبذُل له النصيحة، ولا يُذِلّ سلطان الله (۱)» (۱).

ولا يجوز الخروج على الأئمة - وإن بلَغُوا في الظلم أيَّ مبلغ - ما أقاموا الصلاة، ولم يَظهر منهم الكفر البَوَاح، والأحاديث الواردة بهذا المعنى متواترة، ولكن على المأموم أن يطيع الإمام في طاعة الله، ويعصية في معصية الله؛ فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) وقد ثبت في السنة التعبير بسلطان الله، فعن زياد بن كُسيبِ العدوي قال: «كنت مع أبي بكرة تحت منبر ابن عامر وهو يخطُب، وعليه ثياب رِقاق فقال أبو بلال: انظروا إلى أميرنا يلبس ثياب الفُسّاق، فقال أبو بكرة: اسكت، سَمعْتُ رسول الله على يقول: مَن أهان سلطان الله في الأرض أهانه الله ». أخرجه الترمذي، «صحيح سنن الترمذي» (١٨١٢)، وانظر «الصحيحة» (٢٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) وفي هامش «التعليقات الرضية» (٣/ ٥٠٤) إشارة إلى كتاب «السُّنَّة» (١٠٩٦) لابن أبي عاصم.

قلت: ولا بد مِن ذِكْر هذا الحديث لتحقيق الفائدة، فقد ساق المصنف - رحمه الله - بإسناده إلى شريح بن عبيد قال: قال عياض بن غُنم له شام بن حكيم: ألم تسمع بقول رسول الله ﷺ: « مَن أراد أن ينصح لذي سلطان، فلا يُبدِه علانية، ولكن يأخذ بيده فيخلو به، فإنْ قَبِل منه فذاك، وإلا كان قد أدّى الذي عليه » وصححه شيخنا - رحمه الله - بمجموع طُرُقه، وانظر تفصيل تخريجه في الكتاب المذكور.

<sup>(</sup>٣) انظر «الروضة الندية» (٣/ ٧٧٤).

# أقسام البغاة وما جاء في تأويلهم

قال ابن حزم - رحمه الله - في «المحلى» (۱۲/ ۹۷) تحت مسألة (۲۱٥۸) - بتصرف يسير - :

قال الله - تعالى -:﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَقَنَـتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا ۚ فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلأَخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِى تَبْغِى حَقَّى تَفِىءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهُ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَفْسِطُواً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ (١).

فكان قتال المسلمين فيها بينهم على وجهين: قتالِ البغاة وقتالِ المحاربين، فالبغاة قسمان لا ثالث لهما.

إمّا قِسْم خرجوا على تأويلٍ في الدين، فأخطئوا فيه؛ كـالخوارج ومـا جـرى مجراهم مِن سائر الأهواء المخالِفة للحقّ.

وإمّا قِسْم أرادوا لأنفسهم دنياً، فخرجوا على إمام حقّ، أو على مَن هو في السيرة مثلهم، فإن تعدت هذه الطائفة إلى إخافة الطريق، أو إلى أخْذ مال مَن لقوا أو سفْك الدماء هملاً؛ انتقل حُكمهم إلى حكم المحاربين، وهم ما لم يفعلوا ذلك في حُكم البغاة.

فالقِسم الأول مِن أهل البغي يُبَيَّن حُكمهم [ثم ساق بإسناده إلى أم سَلَمة - رضي الله عنها -]: أنَّ رسول الله ﷺ قال في عبّار «تقتلك الفئة الباغية»(٢) قال أبو

<sup>(</sup>١) الحجرات: ٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: (٤٤٧) ، (٢٨١٢)، بلفظ: «ويح عمّار تقتله الفئة الباغية »، ومسلم (٢) أخرجه البخاري: «تقتلك الفئة الباغية».

محمّد - رحمه الله -: وإنها قَتَل عمّاراً - رضي الله عنه - أصحابُ معاوية - رضي الله عنه - وكانوا متأولين تأويلهم فيه، وإنْ أخطئوا الحقّ مأجورون أجراً واحداً لقصْدِهم الخير.

ويكون مِن المتأولين قومٌ لا يُعذَرون ولا أجر لهم؛ كما روينا من طريق البخاري [ثم ساق بإسناده إلى عليّ - رضي الله عنه - أنه قال]: سمعتُ رسول الله عنه البخاري [ثم ساق بإسناده إلى عليّ - رضي الله عنه - أنه قال]: سمعتُ رسول الله يَعِيْ يقول: «سيخرُج قومٌ في آخر الزمان أحداث الأسنان سفهاء الاحلام (۱) يقولون من قول خير البرية (۱)، لا يُجاوزُ إيهائهم حناجرَهم، يمرقون من الدين كها يمرق السهم من الرَّمِيَّة (۱)، فأينها لقيتموهم فاقتلوهم، فإنّ في قتلهم أجراً لمن قتلهم يوم القيامة (۱) وروينا من طريق مسلم [شم ساق بإسناده إلى] أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - أنّ رسول الله ﷺ ذكر قوماً يكونون في أمّته يخرجون في فرقةٍ من النّاس سيههم (۱) التحالق هم شرّ الخلق - أو من شرّ الخلق -، تَقْتُلهم أدنى الطائفتين إلى الحق (۱). وذكر الحديث .

قال أبو محمد - رحمه الله -: « ففي هذا الحديث نصُّ جليٌّ بها قلنا وهو أنَّ النبيّ ﷺ ذكر هؤلاء القوم؛ فذمهم أشدَّ الذم وأنهم مِن شر الخلق، وأنهم يخرجون

<sup>(</sup>١) أحداث الأسنان سفهاء الأحلام: معناه صغار الأسنان، صغار العقول، «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٢) معناه في ظاهر الأمر؛ بقولهم: لا حُكم إلا لله، ونظائره من دعائهم إلى كتاب الله - تعالى -والله أعلم، «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٣) الرَّمِيَّة: الصيد الذي ترميه؛ فتقصده، وينفُذُ فيه سهمك، «النَّهاية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٣٦١١، ومسلم: ١٠٦٦ وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٥) السيها: العلامة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم: ١٠٦٥.

في فرقة مِن النّاس، فصحّ أنّ أولئك أيضاً مفترقون، وأنّ الطائفة المذمومة تقتلها أدنى الطائفتين المفترقتين إلى الحقّ، فجعَل - عليه السلام - في الافتراق تفاضلاً، وجعَل إحدى الطائفتين المفترقتين لها دنواً من الحقّ - وإنْ كانت الأخرى أولى به - ولم يجعل للثالثة شيئاً من الدنو إلى الحقّ.

فصح أنّ التأويل يختلف، فأيّ طائفةٍ تأوَّلَت في بُغيتها طمساً لشيء من السّنة كمن قام برأي الخوارج ليُخرِجَ الأمر عن قريش، أو ليُردَّ النّاس إلى القول بإبطال الرجم، أو تكفير أهل الذنوب، أو استقراضِ المسلمين، أو قتلِ الأطفال والنساء وإظهار القول بإبطال القدر، أو إبطال الرؤية، أو إلى أن الله تعالى لا يعلم شيئاً إلا حتى يكون، أو إلى البراءة عن بعض الصحابة أو إبطال الشفاعة، أو إلى إبطال العمل بالسنن الثابتة عن رسول الله عليه ودعا إلى الردّ إلى مَن دون رسول الله عليه أو إلى المنع مِن الزكاة، أو مِن أداء حقّ مِن مسلم أو حقّ لله - تعالى - فهؤلاء لا يُعذُرون بالتأويل الفاسد؛ لأنها جهالة تامةً.

وأمّا مَن دعا إلى تأويل لا يُحِلّ به سُنّة، لكن مِثل تأويل معاوية في أن يقتص مِن قَتَلَة عثمان قبل البيعة لعليّ، فهذا يُعذَر؛ لأنه ليس فيه إحالة شيء مِن الدِّين، وإنّما هو خطأ خاصٌّ في قصّة بعينها لا تتعدّى.

ومَن قام لعرض دنيا فقط؛ كما فَعَل يزيد بن معاوية، ومروان بن الحكم، وعبد الملك بن مروان في القيام على ابن الزبير، وكما فعَل مروان بن محمّد في القيام على يزيد بن الوليد، وكمن قام أيضاً على مروان، فهؤلاء لا يُعذَرون لأنهم لا تأويل لهم أصلاً وهو بغي مجرد .

وأما مَن دعا إلى أمر بمعروف أو نهي عن منكر وإظهار القرآن والسنن

والحُكم بالعدل؛ فليس باغياً بل الباغي مَن خالفَه وبالله - تعالى – التوفيق ».

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» ( ٣٥/ ٧٥ ):

« وكلُّ مَن كان باغياً، أو ظالماً، أو معتدياً، أو مرتكباً ما هـو ذنـب؛ فهـو قسمان: متأوِّل، وغير متأول.

فالمتأوّل المجتهد؛ كأهلِ العِلم والدّين؛ الـذين اجتهدوا، واعتقد بعضُهم حِلَّ أمور، واعتقد الآخر تحريمَها، كما استحلّ بعضُهم بعضَ أنواع الأشربة، وبعضُهم بعضَ معوّدِ التحليل والمتعة، وأمثال وبعضُهم بعضَ عقودِ التحليل والمتعة، وأمثال ذلك، فقد جرى ذلك وأمثالُه مِن خِيار السلف، فهؤلاء المتأوّلون المجتهدون غليتهم أنّهم مُخطئون، وقد قال الله - تعالى -: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ المُعالَمُ الله عاء.

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - أيضاً ( ٣٥/ ٧٦ ):

« أمّا إذا كان الباغي مجتهداً متأولاً، ولم يتبين له أنه باغ، بل اعتقد أنه على الحق وإنْ كان مخطئاً في اعتقاده: لم تكن تسميته باغياً موجبةً لإثمه - فضلاً عن أن توجب فِسْقه - والذين يقولون بقتال البغاة المتأولين؛ يقولون مع الأمر بقتالهم: قتالنا لهم لدفع ضرر بغيهم؛ لا عقوبةً لهم؛ بل للمنع مِن العدوان. ويقولون: إنهم باقون على العدالة؛ لا يَفْسُقون، ويقولون: هم كغير المكلّف، كما يُمنَع الصبي والمجنون والناسي والمغمى عليه والنائم من العدوان؛ أن لا يَصْدُر منهم، بل تُمنْع البهائم من العدوان.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٦.

ويجب على مَن قتل مؤمنا خطأ الدية بنصّ القرآن؛ مع أنه لا إثم عليه في ذلك، وهكذا مَن رُفع إلى الإمام مِن أهل الحدود وتاب بعد القدرة عليه فأقام عليه الحدّ، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له، والباغي المتأول يُجلَد عند مالك والشافعي وأحمد ونظائره متعددة ».

وجاء في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٥٤٥): « وقد اتفقَ علماءُ المسلمين؛ على أنّ الطائفة الممتنعة إذا امتنعت عن بعض واجبات الإسلام الظاهرة المتواترة؛ فإنه يجب قتالها؛ إذا تكلّموا بالشهادتين وامتنعوا عن الصلاة والزكاة، أو صيام شهر رمضان أو حجّ البيت العتيق، أو عن الحُكم بينهم بالكتاب والسنّة، أو عن تحريم الفواحش، أو الخمر، أو نكاح ذوات المحارم، أو عن استحلال النفوس والأموال بغير حقّ، أو الربا، أو الميسر، أو الجهاد للكُفّار، أو عن ضربهم الجزية على أهل الكتاب، ونحو ذلك من شرائع الإسلام، فإنهم يُقاتلون عليها حتى يكون الدينُ لله.

ثمّ ذكر قول أبي بكر - رضي الله عنه - : « والله لو منعوني عَناقاً » ثـمّ قولـه وَعَنَاقاً » ثـم قولـه وَعَنَاقاً « يَحْقَر أحدكم صلاته ... » ثمّ قال: « وقد اتفق الـسلف والأئمـة عـلى قتـال هؤلاء ».

وفيه أيضاً (ص٥٥٥): «وسُئل الشيخ: عن قوم ذوي شوكة مقيمين بأرض، وهم لا يُصلُّون الصلوات المكتوبات، وليس عندهم مسجد، ولا أذان، ولا إقامة، وإنْ صلّى أحدهم صلّى الصلاة غير المشروعة. ولا يؤدّون الزكاة مع كثرة أموالهم مِن المواشي والزروع. وهم يَقْتَتِلون فيَقْتُل بعضُهم بعضاً، ويَنْهَبون مال بعضِهم بعضاً، ويَقْتُلون الأطفال، وقد لا يمتنعون عن سَفْك الدماء وأخيذ الأموال، لا في شهر رمضان ولا في الأشهر الحُرُم ولا غيرها، وإذا أَسَرَ بعضهم الأموال، لا في شهر رمضان ولا في الأشهر الحُرُم ولا غيرها، وإذا أَسَرَ بعضهم

بعضاً باعوا أسراهم للإفرنج. ويبيعون رقيقهم مِن المذكور والإناث للإفرنج عَلانية، ويسوقونهم كسوق المدواب. ويتزوجون المرأة في عِدَّتها. ولا يُورّثون النساء. ولا ينقادون لحاكِم المسلمين. وإذا دُعِي أحدهم إلى الشرع قال: أنا الشرع. إلى غير ذلك. فهل يجوز قتالهُم والحالة هذه؟ وكيف الطريق إلى دخولهم في الإسلام مع ما ذُكِر؟

### فأجاب:

نعم يجوز؛ بل يَجب بإجماع المسلمين قتالُ هـؤلاء وأمثـالهِم؛ مـن كـلّ طائفـة ممتنعَةٍ عن شريعةٍ مِن شرائع الإسلام الظاهرة المتواترة؛ مِثْل الطائفة الممتنعة عن الصلوات الخمس، أو عن أداء الزكاة المفروضة إلى الأصناف الثمانية التي سماها الله تعالى في كتابه، أو عن صيام شهر رمضان، أو اللذين لا يمتنعون عن سَفْك دماءِ المسلمين وأخْذ أموالهم، أو لا يتحاكمون بينهم بالشرع اللذي بَعَث الله بــه رسولَه ﷺ ، كما قال أبو بكر الصديق وسائر الصحابة - رضي الله عنهم - في مانعي الزكاة، وكما قاتل عليُّ بن أبي طالب وأصحاب النبي ﷺ الخوارج، الـذين قال فيهم النبي ﷺ: « يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم، وقراءته مع قراءتهم، يقرءون القرآن لا يجاوز حناجرَهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرميَّة، أينها لقيتموهم فاقتلوهم؛ فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قَتَلَهم يوم القيامة ». وذلك بقوله - تعالى -: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُهُ، يِلَّهِ ﴾ (١). وبقوله - تعالى -: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّـٰقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٣٩.

الرِّبَوَّا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ \* فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ - \* (1). والرب آخر ما حرَّمه الله ورسوله، فكيف بها هو أعظم تحريهاً.

ويُدْعَون قبل القتال إلى التزام شرائع الإسلام فإنِ التزموها استُوثِق منهم، ولم يُكْتَفَ منهم بمجرّد الكلام... ».

## هل البغاة والخوارج لفظان مترادفان أم لا؟

جاء في «مجموع الفتاوى» ( ٣٥/ ٥٣ ): « وسُئل - رحمه الله - عن البغاة والخوارج: هل هي ألفاظ مترادفة بمعنى واحد؟ أم بينها فَرْق؟ وهل فرَّقَت الشريعة بينها في الأحكام الجارية عليها أم لا؟ وإذا ادّعى مُدّع أنّ الأئمّة المتمعّت على أن لا فرق بينهم إلا في الاسم؛ وخالفَه مُخالِف مستدلاً بأنّ أمير المؤمنين علياً - رضي الله عنه - فرَّق بين أهل الشام وأهل النهروان: فهل الحقّ مع المدّعى؟ أو مع مخالفه؟

فأجاب: الحمد لله، أمّا قول القائل: إنّ الأئمّة اجتمعَت على أن لا فرق بينهما إلا في الاسم، فدعوى باطلة، ومدعيها مجازِف فإنَّ نفي الفرق؛ إنها هو قول طائفة مِن أهل العلم مِن أصحاب أبي حنيفة والشافعي وأحمد وغيرهم؛ مثل كثير من المصنفين في قتال أهل البغي؛ فإنهم قد يجعلون قتال أبي بكر لمانعي الزكاة، وقتالَ عليِّ الخوارج وقتالَه لأهل الجمل وصِفين إلى غير ذلك من قتال المنتسبين إلى الإسلام؛ مِن باب قتال أهل البغي ».

وقال - رحمه الله - أيضاً (ص ٥٦): « وأيضاً؛ فالنبيِّ ﷺ أمَر بقتال الخوارج

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٧٨ - ٢٧٩.

قبل أن يُقاتلِوا.

وأمّا أهل البغي فإنّ الله - تعالى - قال فيهم: ﴿ وَإِن َ طَآبِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتْ إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلأُخْرَىٰ فَقَنِلُوا ٱلَّتِى بَنْغِى حَتَى تَفِى مَ إِلَى آمْرِ اللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْمَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ فلم يأمر بقتال الباغية ابتداء، فأصّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْمَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللّهُ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ فلم يأمر بقتال الباغية ابتداء، فالاقتتال ابتداء ليس مأموراً به؛ ولكن إذا اقتتلوا أمر بالإصلاح بينهم؛ ثم إن بغت الواحدة قوتلت؛ ولهذا قال مَن قال مِن الفقهاء: إنّ البغاة لا يُبتدَءون بقتالهم بغت الواحدة قوتلو، وأمّا الخوارج فقد قال النبيّ عَلَيْتُهُ فيهم: «أينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإنّ في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيامة »('')، وقال: « لئن أدركتُهم فإنّ عاد »('').

وكذلك مانعو الزكاة؛ فإنّ الصّدِيق والصحابة ابتدءوا قتالهم، قال الـصّديق - رضي الله عنه -: « والله لـو منعوني عَناقاً (٢) كانوا يؤدونها إلى رسول الله ﷺ لقاتَلْتُهم عليه »(١).

<sup>(</sup>١) تقدّم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣٤٤٤، ومسلم: ١٠٦٤.

<sup>(</sup>٣) العَناق: هي الأنُّثي مِن أولاد المعز؛ ما لم يتمّ له سنة، «النَّهاية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ١٤٠٠، ومسلم: ٢٠، بلفظ الو منعوني عقالاً ... » وقال الإمام النّووي - رحمه الله - بحذف: « هَكَذَا فِي مُسْلِم عِقَالاً ، وَكَذَا فِي بَعْض رِوَايَات الْبُخَارِيّ، وَفِي بَعْض رِوَايَات الْبُخَارِيّ، وَفِي بَعْض الله عَنَاقاً - بِفَتْحِ الْعَيْن وَبِالنُّونِ - وَهِيَ الْأُنْثَى مِنْ وَلَد المعْز، وَكِلاَهُمَا صَحِيح، وَهُو يَخْمُول عَلَى أَنَّهُ كَرَّرَ الْكَلَام مَرَّتَيْنِ، فَقَالَ فِي مَرَّة: عِقَالاً وَفِي الْأُخْرَى: عَنَاقاً فَرُويَ وَهُو يَخْمُول عَلَى اللَّهُ طَانِ. فَأَمَّا رِوَايَة الْعَنَاق فَهِي تَحْمُولَة عَلَى مَا إِذَا كَانَتْ الْعَنَم صِعَاراً كُلِّهَا؛ بِأَنْ مَاتَتْ أَمَاتها فِي بَعْض الْحُول، فَإِذَا كَال حَوْل الْأُمَّات؛ زَكَّى السِّخَال بِحَوْلِ الْأُمَّات = مَاتَتْ أَمَاتها فِي بَعْض الْحُول، فَإِذَا كَال حَوْل الْأُمَّات؛ زَكَّى السِّخَال بِحَوْلِ الْأُمَّات =

وهم يقاتَلون إذا امتنعوا مِن أداء الواجبات وإنْ أقرّوا بالوجوب.

ثمّ تنازع الفقهاء في كُفر مَن مَنعها وقاتَل الإمام عليها مع إقراره بالوجوب؟ على قولين، هما روايتان عن أحمد، كالروايتين عنه في تكفير الخوارج

وأمّا أهل البغي المجرد فلا يُكفَّرون باتفاق أئمّة الدين؛ فإنّ القرآن قد نـصَّ على إيهانهم وأخوتهم مع وجود الاقتتال والبغي. والله أعلم ».

### إذا بغت طائفة ولم تَقْبَل الصلح كانت بمنزلة الصائل

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - (ص ٣٥/ ٧٨): « ولكن إذا اقتتلت طائفتان مِن المؤمنين؛ فالواجب الإصلاح بينهما؛ وإن لم تكن واحدة منهما مأمورة بالقتال، فإذا بغَت الواحدة بعد ذلك قوتلت؛ لأنها لم تترك القتال ولم تُجِب إلى الصلح؛ فلم يندفع شرّها إلا بالقتال، فصار قتالها بمنزلة قتال الصائل الذي لا يندفع ظُلْمُه عن غيره إلا بالقتال، كما قال النبي سَيَّا : « مَن قُتل دون ماله فهو شهيد ، ومَن قُتِل دون دمه فهو شهيد ، ومَن قُتِل دون دينه فهو شهيد ... "(١)،

<sup>=</sup> سَوَاء بَقِيَ مِنْ الْأُمَّات شَيْء أَمْ لَا . هَذَا هُوَ الصَّحِيح المُشْهُور... وَأَمَّا رِوَايَة عِقَالاً، فَقَـدْ إِخْتَكَفَ الْعُلَمَاء قَدِيمًا وَحَدِيثاً فِيهَا؛ فَذَهَبَ جَمَاعَة مِنْهُمْ إِلَى أَنَّ المرَاد بِالْعِقَـالِ؛ زَكَـاة عَـام ... وَذَهَبَ كَثِيرُونَ مِنْ المَحَقِّقِينَ إِلَى أَنَّ المرَاد بِالْعِقَالِ؛ الْحَبْل الَّذِي يُعْقَل بِهِ الْبَعِير ... ». وقال في النهاية: « أراد بالعقال: الحبل الذي يُعقل به البعير الذي يُؤخذ في المصدقة؛ لأنّ على صاحبها التسليم ... »، ثمّ ذكر أقوالاً أخرى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٣٩٩٣)، والنسائي «صحيح سنن النسائي» (٣٨١٧)، والترمذي «صحيح سنن الترمذي» (١١٤٨)، وغيرهم، انظر أحكام الجنائز (ص٥٧)، والشطر الأوّل أخرجه البخاري ٢٨٤٠، ومسلم: ١٤١.

قالوا: فبتقدير أنّ جميع العسكر بغاة، فلم نُؤمَر بقتالهم ابتداءً؛ بل أُمِرنا بالإصلاح بينهم ».

العدل بين الطائفتين وما يترتّب على ذلك مِن ضمان وقِصاص وحمالة(١).

جاء في «مجموع الفتاوى» ( ٧٥/ ٧٩): « وسُئل - رحمه الله - عن الفتن التي تقع مِن أهل البرّ وأمثالها؛ فيقتُل بعضهم بعضاً ويستبيح بعضُهم حرمة بعض، فها حُكم الله - تعالى - فيهم ؟

فأجاب:

<sup>(</sup>١) الحَمَالة - بالفتح - ما يتحمّله الإنسان عن غيره مِن دَيّة أو غرامة، مثل أن تقع حَربٌ بين فريقين تسفك فيها الدماء فيدخل بينهم رجل يتحمّل ديات القتلى ليُصلِح ذات البين، والتَحمُّل: أن يحملها عنهم على نفسه «النّهاية».

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۱۰۲-۱۰۲.

وهؤلاء الذين تفرَّقوا واختلفوا حتى صار عنهم مِن الكُفر ما صار، وقد قال النبي ﷺ: « لا ترجعوا بعدي كُفّاراً ، يضرب بعضكم رقاب بعض »(١) فهذا مِن الكُفر؛ وإنْ كان المسلم لا يُكفَّر بالذنب، قال - تعالى -: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ الْكُفر؛ وإنْ كان المسلم لا يُكفَّر بالذنب، قال - تعالى -: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَقْنَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتْ إِحْدَنهُمَا عَلَى الْأَخْرَىٰ فَقَائِلُوا اللَّي تَبْغِي حَقَّى تَفِيءَ إِلَىٰ اللَّهُ مِن النَّوْمِنُونَ اللَّهُ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَاقْسِطُوا أَنْ اللَّهُ يُحِبُ المُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِنْ اللَّهَ يُحِبُ المُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِنْ اللَّهَ يُحِبُ المُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِنْ اللَّهُ يَحِبُ الْمُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ ﴾ .

فهذا حُكم الله بين المقتتلين من المؤمنين: أخبر أنهم إخوة، وأمر أوّلاً بالإصلاح بينهم إذا اقتتلوا ﴿ فَإِنْ بَعَتَ إِحَدَنهُما عَلَى ٱلأُخْرَىٰ ﴾ ولم يَقْبَلوا الإصلاح ﴿ فَقَنِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَقَّى تَغِيّ اللَّهِ أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُما بِالْعَدَلِ ﴾ فأمر بالإصلاح بينهم بالعدل بعد أن ﴿ تَقِيّ اللَّهِ فَأَمْرِ اللهِ ﴾ أي ترجع إلى أمر الله ، فمن رجع إلى أمر الله ، ويُقسَط بينهما، فَقَبْل أن نُقاتِل الطائفة الله ؛ وجَب أن يُعدَل بينه وبين خصمه ، ويُقسَط بينهما، فَقَبْل أن نُقاتِل الطائفة الباغية وبعد اقتتالهما ؛ أُمِرنا بالإصلاح بينهما مطلقا ؛ لأنه لم تُقهَر إحدى الطائفتين بقتال.

وإذا كان كذلك؛ فالواجب أن يُسعى بين هاتين الطائفتين بالصلح الذي أمر الله به ورسوله، ويقال لهذه: ما تَنْقِم من هذه؟ ولهذه: ما تَنْقِم من هذه؟ فإنْ ثَبَت على إحدى الطائفتين أنها اعتدت على الأخرى: بإتلاف شيء من الأنفس، والأموال؛ كان عليها ضهان ما أتلفته، وإنْ كان هؤلاء أتلفوا لهؤلاء وهؤلاء أتلفوا لهؤلاء تعالى -: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ٱلْمُرُّ وَالْمُرُّ وَاللَّهُ وَهُولاً وَهُولاً وَهُولاً وَهُولاً وَهُولاً وَاللَّهُ وَالْمُرْبُولُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٧٧٧، ومسلم: ٦٦.

وقد ذكرت طائفة من السلف أنها نَزَلت في مِشل ذلك في طائفتين اقتتلتا فأمرَهم الله بالمقاصة، قال: ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ ﴾ والعفو الفضل، فإذا فَخُل لواحدة مِن الطائفتين شيء على الأخرى ﴿فَالِبَاعُ إِلَمْعَرُوفِ ﴾ والذي عليه الحق يؤديه بإحسان.

وإن تعذّر أنْ تضمن واحدة للأخرى؛ فيجوز أن يتحمّل الرجل مَمَالة يؤديها لصلاح ذات البين، وله أن يأخذها بعد ذلك مِن زكاة المسلمين، ويسأل الناس في إعانته في هذه الحالة وإنْ كان غنياً، قال النبي عَلَيْ لقبيصة بن مخارق الهلالي: «يا قبيصة إنّ المسألة لا تحلُّ إلا لأحد ثلاثة: رجل تحمّل مَمالة، فحَلّت له المسألة؛ حتى يصيبها ثم يُمسك، ورجل أصابته جائحة (١) اجتاحت ماله فحلت له المسألة حتى يصيب قواماً (١) من عيش (أو قال سِداداً (١) من عيش) ورجل أصابته فاقة؛ حتى يقوم ثلاثة من ذوي الجِجا(١) من قومه: لقد أصابت فلاناً فاقة وفحلت له المسألة حتى يصيب قواماً من عيش (أو قال سِداداً من عيش) (١).

<sup>(</sup>١) الجائحة: هي الآفة التي تُهلك الثهار والأموال وتستأصلها، «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) القِوام والسَّداد - بكسر القاف والسين - وهما بمعنى واحد، وهو ما يغني من الشيء، وما تُسدّ به الحاجة، «نووي».

<sup>(</sup>٣) (حَتَّى يَقُوم ثَلَاثَة مِنْ ذَوِي الْحِجَامِنْ قَوْمه) قال النّووي - رحمه الله -: « هَكَذَا هُوَ فِي جَيع النُّسَخ: يَقُوم ثَلَاثَة، وَهُوَ صَحِيح. أَيْ يَقُومُونَ بِهَذَا الْأَمْرِ فَيَقُولُونَ: لَقَدْ أَصَابَتْهُ فَاقَة. والحُجا، مقصور، وَهُوَ الْعَقْل، وَإِنَّمَا قَالَ ﷺ: مِنْ قَوْمه لِأَثَّهُمْ مِنْ أَهْل الْخِبْرَة بِبَاطِنِهِ، وَالْمَال مِمَّا يَخْفَى فِي الْعَادَة، فَلَا يَعْلَمهُ إِلَّا مَنْ كَانَ خَبِيرًا بِصَاحِبِهِ، وَإِنَّمَا شَرَطَ الْحِجَا تَنْبِيهًا عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٠٤٤، ولقد أحببت أن أذكره بلفظ مسلم، وكان شيخ الإسلام - رحمه الله -قد ذكره بتقديم مفرداتها وتأخيرها.

والواجب على كل مسلم قادر أن يسعى في الإصلاح بينهم ويأمرهم بها أمر الله به مهما أمكن » .

### ثواب صبر مَنْ يظُنّ أنه مظلوم مبغيٌّ عليه

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - (٣٥/ ٨٢): « ومَن كان مِن الطائفتين يظنّ أنه مظلوم مَبْغيٌّ عليه فإذا صبر وعفا أعزَّه الله ونصرَه ؛ كما ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: « ما زاد الله عبداً بعفوٍ إلا عِزّاً، وما تواضَع أحدٌ لله إلا رفعَه الله؛ ولا نقَصَت صدقة مِن مال »(١).

وقال - تعالى -: ﴿ وَجَزَّوُا سَيَّعَةٍ سَيَّعَةٌ مِثْلُهُا ۚ فَمَنْ عَفَ وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ. عَلَى اللَّهِ ﴾ وقال - تعالى -: ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى اللَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبَّغُونَ فِى الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ السَّبِيلُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَذَابُ اللَّهُ وَلَمَ نَا اللَّهُ ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأَمُورِ ﴾.

فالباغي الظالم يَنْتقم الله منه في الدنيا والآخرة؛ فإنّ البغي مصرعُه، قال ابن مسعود - رضي الله عنه -: « ولـو بغَى جبلٌ على جبلٍ لجعل الله الباغي منهمـا دكاً »(٢).

ومن حِكمة الشعر:

قصى الله أنَّ البغي يُصرَع أهلُه وأنَّ على الباغي تدور الدوائر

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ٢٥٨٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد»، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الأدب المفرد» برقم (٤٥٧).

ويشهد لهذا قوله - تعالى -: ﴿إِنَّمَا بَغُيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ مَّتَكَ ٱلْحَيَوْةِ ﴾ الآية، وفي الحديث: « ما مِن ذنب أحرى أن يُعجّل لصاحبه العقوبة في الدنيا مِن البغي، وما حَسَنة أحرى أن يُعجّل لصاحبها الثواب مِن صلة الرحم »(۱) فمن كان من إحدى الطائفتين باغياً ظالماً فليتق الله وليتُب، ومَن كان مظلوماً مبغيّا عليه وصَبركان له البشرى مِن الله، قال - تعالى -: ﴿وَبَشِرِ الصّبِينِ ﴾ قال عمرو بن أوس: « هُم الذين لا يَظُلِمون إذا ظُلِموا، وقد قال - تعالى - للمؤمنين في حقّ عدوّهم: ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضُرُّ كُمْ كَنْدُهُمْ شَيْعًا ﴾ ».

وقال يوسف - عليه السلام - لَـمّـا فعَل به إخوته ما فَعَلوا، فصبر واتقى حتى نَصَره الله، ودخلوا عليه وهو في عِزّه ﴿ قَالُوۤا أَوَنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ۚ قَالَ أَناْ يُوسُفُ وَهَالُوٓا أَخِى اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْمَ أَإِنَّهُ مَن يَتَقِى وَيَصْمِرْ فَإِنَ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ اللهُ عَسِينِينَ ﴾.

فمَن اتقى الله مِن هـؤلاء وغيرهم بـصِدْق وعـدل ، ولم يتعـد حـدود الله، وصبَر على أذى الآخر وظُلْمِه؛ لم يضرَّه كيد الآخر؛ بل ينصرُه الله عليه».

### ما يفعله ولاة الأمور مع أقوام لم يصلُّوا ولم يصوموا ...

وجاء في «مجموع الفتاوى» ( ٣٥/ ٨٩): « وسُئل - رحمه الله - عن أقوامٍ لم يُصلّوا ولم يتصوموا، والذي يتصوم لم يُتصَلِّ، ومالهُم حرام، ويأخذون أموال الناس، ويُكرمون الجار والضعيف، ولم يُعرَف لهم مذهب، وهم مسلمون؟

<sup>(</sup>١) انظر «الصحيحة»: (٩١٨، ٩٧٨)، «التعليقات الجسان»: (٤٤١).

#### فأجاب:

الحمد لله ، هؤلاء وإنْ كانوا تحت حُكم ولاة الأمور؛ فإنه يَجب أن يأمروهم بإقامة الصلاة، ويعاقبوا على تركها، وكذلك الصيام، وإنْ أقروا بوجوب الصلوات الخمس وصيام رمضان والزكاة المفروضة؛ وإلا فمَن لم يُقِرّ بذلك فهو كافر، وإنْ أقرّوا بوجوب الصلاة وامتنعوا عن إقامتها؛ عوقبوا حتى يقيموها، ويجب قَتْل كلِّ مَن لم يُصلِّ إذا كان بالغاً عاقلاً عند جماهير العلماء، كمالك، والشافعي، وأحمد، وكذلك تقام عليهم الحدود، وإنْ كانوا طائفة ممتنعة ذات شوكة؛ فإنه يجب قتالهم حتى يلتزموا أداء الواجبات الظاهرة والمتواترة؛ كالصلاة، والركاة، وتَرْك المحرمات، كالزِّنا، والرِّبا، وقطع الطريق، ونحو ذلك. ومن لم يُقرّ بوجوب الصلاة والزكاة؛ فإنه كافر يستتاب، فإنْ تاب وإلا قُتِل».

## لا يجوز لإحدى الطائفتين أن تقول: نأخذ حقّنا بأيدينا

جاء في «مجموع الفتاوى» ( ٣٥ / ٨٨): « وأمّا إذا طَلَبت إحدى الطائفتين حُكم الله ورسولِه، فقالت الأخرى: نحن نأخذ حقنا بأيدينا في هذا الوقت؛ فهذا مِن أعظم الذنوب الموجبة عقوبة هذا القاتل الظالم الفاجر، وإذا امتنعوا عن حُكم الله ورسوله ولهم شوكة؛ وجَب على الأمير قتالهم، وإن لم يكن لهم شوكة؛ عُرِف مَن امتنع مِن حُكم الله ورسوله، وألزم بالعدل ».

### مَن قَتَل أحداً بعد إصلاح

جاء في «مجموع الفتاوى» ( ٣٥/ ٨٨): « وأمّا مَن قَتَل أحداً مِن بعد الإصطلاح أو بعد المعاهدة والمعاقدة؛ فهذا يستحِقّ القتل، حتى قالت طائفةٌ مِن

العلماء: إنه يُقتَل حدّاً، ولا يجوز العفو عنه لأولياء المقتول، وقال الأكثرون: بل قَتْلُه قِصاص، والخيار فيه إلى أولياء المقتول ».

# بيان طُرُق الإصلاح المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٣٥/ ٨٥): « والإصلاح له طُرُق؛ منها أن تُجمّع أموال الزكوات وغيرها حتى يُدفع في مِثل ذلك فإنّ الغرم لإصلاح ذات البين؛ يبيح لصاحبه أن يأخذ من الزكاة بقدر ما غرم؛ كها ذكره الفقهاء من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهما، كها قال النبي عَلَيْ لقبيصة بن مخارق - رضي الله عنه -: « إن المسألة لا تحلُّ إلا لثلاثة: ... »(١).

ومِن طُرُق الصلح أن تعفو إحدى الطائفتين أو كلاهما عن بعض مالها عند الأخرى من الدماء والأموال ﴿ فَمَنْ عَفَ اوَأَصَلَحَ فَأَجْرُهُ، عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ، لَا يُحِبُّ الظَّليلِمِينَ ﴾.

ومِن طُرق الصلح أن يُحكم بينها بالعدل، فيُنظَر ما أتلفته كل طائفة من الأخرى؛ من النفوس والأموال؛ فيتقاصّان ﴿الْحُرُ بِالْحَرُ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْقَ الْأَنْقَ ﴾.

وإذا فَـضُل لإحـداهما عـلى الأخـرى شيء؛ ﴿فَالِبَاعُ بِٱلْمَعُرُوفِ وَأَدَآءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ﴾؛ فإنْ كان يُجهَل عدد القتلى، أو مقدار المال؛ جُعِل المجهول كالمعدوم.

وإذا ادَّعَت إحداهما على الأخرى بزيادة؛ فإمّا أن تُحلّفها على نفي ذلك، وإمّا أن تقيم البيِّنة، وإمّا تمتنع عن اليمين، فيقضى بردّ اليمين أو النكول.

<sup>(</sup>١) تقدّم تخريجه ومعناه غير بعيد .

فإنْ كانت إحدى الطائفتين تبغي بأن تمتنع عن العدل الواجب، ولا تجيب إلى أمر الله ورسوله، وتُقاتِل على ذلك، أو تَطلُب قتالَ الأخرى وإته لاف النفوس والأموال، كما جرَت عادتهم به؛ فإذا لم يُقدر على كفّها إلا بالقتل؛ قوتلت حتى تفيء إلى أمر الله؛ وإنْ أمكن أن تُلزَم بالعدل بدون القتال، مِثل أن يُعاقب بعضُهم، أو يُحبَس؛ أو يُقتَل مَن وجَب قَتْلُه منهم، ونحو ذلك: عُمِل ذلك، ولا حاجة إلى القتال».

### محاورة الخوارج(١) والمتمرّدين على الإمام

لا بُدّ من محاورةِ الخوارج والبغاة، ومراسلتِهم، وإزالةِ شُبَهِهِم، لمنْع الفتنة، وحقْنِ الدماء، والتوصُّل للحقّ، واجتهاع الكلمة.

عن عبد الله بن شداد بن الهاد قال: « قَدِمت عائشة - رضي الله عنها -، فبينا نحن جلوس عندها مرجعَها مِن العراق ليالي قوتِل عليّ - رضي الله عنه - إذ قالت: يا عبد الله بن شدّاد ، هل أنت صادقي عمّا أسألك عنه ؟ حدّثني عن هؤلاء القوم الذين قَتلَهم عليّ، قلت : ومالي لا أَصْدُقُك؟ قالت: فحدّثني عن قصتهم.

قلت: إنّ عليّاً لمّا كاتبَ معاوية وحَكم الحَكَمَين؛ خرَج عليه ثمانية آلاف مِن قُرّاء الناس، فنزلوا أرضاً مِن جانب الكوفة يُقال لها: حروراء، وإنهم أنكروا عليه،

<sup>(</sup>١) الخوارج: فرقةٌ خَرَجت لقتال عليّ بن أبي طالب بسبب التحكيم، ومذهبُهم التبرّؤ من عثمانَ وعليّ - رضي الله عنهما -، والخروج على الإمام، وتكفير صاحب الكبيرة، وتخليده في النّار، والخوارج فِرَقٌ كثيرة. انظر «معجم ألفاظ العقيدة» (ص ١٧٧).

فقالوا: انسلخْتَ مِن قميصِ ألبسَكَه اللهُ وأسهاك به، ثمّ انطلقْتَ فحَكمْتَ في دين الله ولا حُكم إلا لله، فلمّا أنْ بلَغَ عليّاً ما عتبوا عليه وفارقوه، أمَر فأذّن مُؤذّن: لا يدخُل على أمير المؤمنين إلا رجلٌ قد حَمَل القرآن.

فلمّا أن امتَ الأَ مِن قُرّاء الناس الدار؛ دعا بمُصحفِ عظيم فوضَعَه عليٌّ - رضي الله عنه - بين يديه فطفِق يصكّه بيده ، ويقول: أيّها المصحف حدّث الناس، فناداه الناس، فقالوا: يا أميرَ المؤمنين، ما تسأله عنه، إنها هو وَرَقٌ ومِداد، ونحن نتكلّم بها روينا منه فهاذا تريد؟

قال: أصحابكم الذين خَرَجوا بيني وبينهم كتاب الله - تعالى -، يقــول الله -عزّ وجلّ- في امرأةٍ ورجل: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَبُواْ حَكَمًا مِّنَ آهَلِهِ ۦ ﴾ (١) فأمّة محمّد ﷺ أعظمُ حرمةً مِن امرأةٍ ورجل.

ونقموا علي أني كاتبت معاوية وكتبت علي بن أبي طالب، وقد جاء سهيل ابن عمرو ونحن مع رسول الله علي بالحديبية حين صالح قومُه قريشاً، فكتب رسول الله علي السهيل: لا تكتب (بسم الله الرحمن الرحيم) فقال سهيل: لا تكتب (بسم الله الرحمن الرحيم)، قال: فكيف أكتب؟ قال: اكتب باسمك اللهم. فقال رسول الله عليه: اكتبه، ثم قال: اكتب: مِن محمّد رسول الله، قالوا: لو نعلم أنك رسول الله لم نخالفك، فكتب: هذا ما صالح عليه محمّدُ بنُ عبدِ الله قريشاً.

يقسول الله في كتابه: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَنَكَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَالْيَوْمُ ٱلْاخِرَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٢١.

فبعَث إليهم عليّ بن أبي طالب عبد الله بن عباس، فخرجْت معه حتى إذا توسَّطنا عسْكَرهم، قام ابن الكواء فخطَب الناس فقال: يا حَمَلَة القرآن إنّ هذا عبدُ الله بن عباس، فمن لم يكن يعرفه، فأنا أعرفه مِن كتاب الله هذا، مَن نَزَل في قومه: ﴿ الله بن عباس، فمن لم يكن يعرفه، فأنا أعرفه مِن كتاب الله هذا، مَن نَزَل في قومه: ﴿ الله مُرَقَعُ حُصِمُونَ (١) ﴿ وَلَ عُرُدُوه إلى صاحبه، ولا تواضعوه كتاب الله - عـز وجلّ -، قال: فقام خطباؤهم فقالوا: والله لنواضعنّه كتاب الله، فإذا جاءنا بحقّ نعرفه اتبعناه، ولئن جاءنا بالباطل لنبكتنه بباطله، ولنردنّه إلى صاحبه، فواضعوه على كتاب الله ثلاثة أيام.

فرجع منهم أربعة آلاف كلّهم تائب، فأقبل بهم ابن الكواء، حتى أدخَلَهم على على - رضي الله عنه - فبعثَ عليٌّ إلى بقيّتهم، فقال: قد كان مِن أمرنا وأمْرِ الناس ما قد رأيتم، قِفوا حيث شئتم حتى تجتمع أمّة محمّد ﷺ، وتنزلوا فيها حيث شئتم، بيننا وبينكم أن نقيكم رماحنا؛ ما لم تقطعوا سبيلاً، وتطلبوا دَماً، فإنكم إنْ فعلتم ذلك فقد نَبَذْنا إليكم الحرب على سواء، إنّ الله لا يُحبّ الخائنين.

فقالت عائشة - رضي الله عنها -: يا ابن شداد فقد قَـ تَلَهُم؟ فقـال: والله مـا بعَث إليهم حتى قطعُوا السبيل، وسفكُوا الدماء، وقَتلُوا ابن خبـاب واستحلّوا أهلَ الذمّة فقالت: آلله ؟ قلتُ: آلله الذي لا إله إلا هو لقد كان.

<sup>(</sup>۱) عن أبي أمامة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: "ما ضَلَّ قومٌ بعد هُدَى كانوا عليه، إلاّ أُوتُوا الجَدَل، ثمّ تلا رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَاجَدَلاَ بَلْ مُرْفَوْمُ عَلِيه، إلاّ أُوتُوا الجَدَل، ثمّ تلا رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَاجَدَلاَ بَلْ مُرْفَوْمُ كَاللهُ عَلَيْهِ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَاجَدَلا بَلْ مُرْفَوْمُ كَاللهُ عَلَيْهِ هَذَه الآية: ﴿مُعَاضَرُونَ ﴾. أخرجه الترمذي "صحيح سنن الترمذي" (٢٥٩٣)، وابن ماجه "صحيح ابن ماجه" (٤٥)، «السُّنة» لابن أبي عاصم (١٠١).

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٥٨.

قالت: فها شيء بلغني عن أهل العراق يتحدّثون به يقولون: ذو الشدي ذو الثدي ، قلت: قد رأيتُه ووقفتُ عليه مع عليّ - رضي الله عنه - في القتلى فدعا الناس، فقال: هل تعرفون هذا؟ فها أكثر من جاء يقول: قد رأيته في مسجد بني فلان يصلّي، فلم يأتوا بثُبْتٍ يعرف إلا ذلك.

قالت: فها قول عليّ حين قام عليه كها يـزعم أهـل العـراق؟ قلـت: سـمعْتُه يقول: صدَق الله ورسوله، قالت: فهل سمعت أنت منه قـال غـير ذلك؟ قلـت: اللهم لا، قالت: أجل؛ صَدَق الله ورسوله، يَرحم الله عليّاً، إنّه مِن كلامه كـان لا يرى شيئاً يعجبه إلاّ قال: صدَق الله ورسوله »(۱).

### متى يُقاتَل الخوارج والمتمرّدون على الإمام

لا يجوز مبادرة الخوارج والمتمرّدين على الإمام بالقتال، لقولِ علي - رضي الله عنه - في الحرورية: « لا تبدؤوهم بقتال »(٢).

ويُقتَل المتمرِّدون على الإمام إذا قطعوا السبيل، وسفكوا الدماء، واستحلّوا الحُرُّمات؛ كما في الأثر المتقدِّم، قال عليٌّ - رضي الله عنه - للخوارج: «قد كان مِنْ أمرِنا وأمْرِ النّاس ما قد رأيتم قفوا حيث شئتم، حتى تجتمع أمّة محمّد ﷺ، وتنزلوا فيها حيث شئتم، بيننا وبينكم أن نقيكم رماحنا؛ ما لم تقطعوا سبيلاً وتطلبوا دماً، فإنكم إنْ فعلتم ذلك، فقد نَبَذْنا إليكم الحرب على سواء، إنّ الله لا يُحبّ الخائنين.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم، وعنه البيهقي وأحمد، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٢٤٥٩).

<sup>(</sup>٢) حسنه شيخنا - رحمه الله في «الإرواء» (٢٤٦٩).

فقالت عائشة - رضي الله عنها -: يا ابن شداد فقد قَ تَلَهُم؟ فقال: والله ما بعَث إليهم حتى قطَعُوا السبيل، وسفكُوا الدماء، وقتَلوا ابن خباب واستحلُّوا أهل الذمّة فقالت: آلله ؟ قلت: آلله الذي لا إله إلا هو، لقد كان ».

فائدة: قال في «منار السبيل» ( ٢/ ٣٥٢): « وكلُّ مَن ثبَتَت إمامتُه؛ حَرُم الخروج عليه وقتاله، سواءٌ ثبَتَت بإجماع المسلمين عليه: كإمامة أبي بكر الصديق - رضي الله عنه -، أو بعهدِ الإمام الذي قبله إليه: كعهد أبي بكر إلى عمر، - رضي الله عنها -، أو باجتهاد أهل الحلّ والعقد؛ لأنّ عمرَ جعل أمْرَ الإمامة شورى بين ستةٍ من الصحابة، - رضي الله عنهم - فوقع الاتفاق على عثمان أو بقهره للناس، حتى أذعنوا له، ودعوه إماماً: كعبد الملك بن مروان؛ لممّا خرجَ على ابن الزبير فقتله، واستولى على البلاد وأهلِها حتى بايعوه طوعاً وكرها، ودعوه إماما، لأنّ في الخروج على من ثبتت إمامته بالقهر شقَّ عصا المسلمين، وإراقة دمائهم، وإذهابَ أموالهم.

قال أحمد في رواية العطار: « ومَن غَلَب عليهم بالسيف حتى صار خليفة، وسُمِّي أمير المؤمنين؛ فلا يحلّ لأحدٍ يؤمن بالله أن يبيت، ولا يراه إماماً بَرَّا كان أو فاجراً. وقال في «الغاية»: ويتجه؛ لا يجوز تعدّد الإمام، وأنه لو تغلّب كلُّ سلطان على ناحية كزماننا؛ فحُكمه كالإمام ».

ما جاء مِن نصوص تبيّن بعض أمارات الخوارج ومثيري الفتن

عن أبي سعيد الخدري قال: ﴿ بَعَثَ عِليٌّ - رضي الله عنه - وهو باليمن

بِذَهَبةٍ (') في تُربَتِها (') إلى رسول الله ﷺ فقسَمَها رسول الله ﷺ بين أربعة نفر: الأقرع بن حابس الحنظلي، وعُيينة بن بدر الفزاري، وعلْقَمَةُ بن عُلائة العامري، ثمّ أحد بني كِلاب، وزيد الخير الطائي، ثمّ أحد بني نبهان.

قال: فغَضِبَت قريش فقالوا: أتعطي صناديد (٣) نجد وتَدَعُنا، فقال رسول الله عليه : إنّي إنّما فعلْتُ ذلك لأت ألّفَهُم، فجاء رجل كتُ اللحية (١٠)، مُ شرف الوجنتين (٥)، غائر العينين (١)، ناتئ الجبين (١) محلوق الرأس، فقال: اتّق الله يا محمّد، قال: فقال رسول الله عليه: فمن يُطِع الله إنْ عصيتُه! أيأمَنُنِي على أهلِ الأرض ولا تأمنُوني؟

قال: ثمّ أدبَر الرجل، فاستأذَن رجلٌ من القوم في قَتْله - يرَوْن أنّه خالد بن الوليد -، فقال: رسول الله ﷺ: إنّ مِن ضئضئ (^) هذا قوماً؛ يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يَقْتُلُون أهل الإسلام ويَدَعُون أهل الأوثان، يمرُقون من

<sup>(</sup>١) قال الإمام النّووي - رحمه الله -: « هكذا هو في جميع نُسَخِ بلادِنا - بفتح الـذال -، وكـذا نقّلَه القاضي عن جميع رواة مسلم عن الجلودي، قال : وفي رواية ابن ماهان (بذُهَيبَة) على التصغير ».

<sup>(</sup>٢) أي: هي مستقِرّة فيها غير مميّزة عنها.

<sup>(</sup>٣) صناديد نجدٍ أي: ساداتها.

<sup>(</sup>٤) أي: كثيرها.

<sup>(</sup>٥) مُشرف الوجنتين: غليظهما، والوَجْنة: لحم الخدّ.

<sup>(</sup>٦) يعني: داخلتين في الرأس، لاصقتين بقعر الحدقة. «الكرماني».

<sup>(</sup>٧) مُرتفِعُه؛ مِن النَّتوء.

<sup>(</sup>٨) أي: الأصل والنسل. «شرح الكرماني».

الإسلام كما يمرُق السهم من الرّميّة، لئن أدركتُهم لأقتلنّهم قَتْل عاد "(١).

وفي رواية: قال أبو سعيد - رضي الله عنه -: « بينا نحن عند رسول الله ﷺ وهو يَقسِم قَسْماً، أتاه ذو الخويصِرة - وهو رجلٌ من بني تميم - فقال: يا رسول الله اعدِل، قال رسول الله ﷺ: ويلك، ومَن يَعدِل إنْ لم أعدِل؟ قد خِبتَ وخسرتُ إنْ لم أعدل، فقال عمر بن الخطاب - رضي الله عنه -: يا رسول الله ائذن لي فيه أضرب عنقه.

قال رسول الله ﷺ: دعه فإن له أصحاباً يحقِر أحدُكم صلاته مع صلاتهم، وصيامَه مع صيامهم، يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيَهم (١)، يمرقون من الإسلام؛ كما يمرُق السهم مِن الرميّة »(٦).

وعن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: « أتى رجل رسول الله ﷺ يقبض منها بالجِعْرانَة مُنْصَرَفَهُ ( عُن مِن حُنين وفي ثوب بلالٍ فضّة، ورسول الله ﷺ يقبض منها يُعطي الناس، فقال: يا محمّد اعدل، قال: ويلك ومَن يَعدِل إذا لم أكن أعدِل ؟لقد خبتُ وخسِرْتُ إن لم أكن أعدل.

فقال عمر بن الخطاب - رضي الله عنه -: دعني يا رسول الله فأقتلَ هذا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٧٤٣٢، ومسلم: ١٠٦٤.

<sup>(</sup>٢) التراقي: جمع تَرْقُوه، وهي العظم الذي بين ثغرة النحر والعاتق، وهما تَرقُوتان مِن الجانبين. والمعنى: أن قراءتهم لا يرفعها الله، ولا يقبلها، فكأنها لم تتجاوز حلوقهم «النّهامة».

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٤) أي: حين انصر افه - عليه الصلاة والسلام -.

المنافق، فقال: معاذ الله أن يتحدث الناس أني أَقْتُـل أصحابي، إنَّ هـذا وأصحابَهُ يقرأون القرآن؛ لا يُجاوِز حناجرهَم، يمرُقون منه كما يمرق السهم مِن الرّميّة »(١).

وعن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - أنّ النبيّ ﷺ ذكر قوماً يكونون في أمّته، يخرُجون في فرقة مِن الناس، سيماهم التحالُق (<sup>(۱)</sup>، قال: هم شرّ الخلق (أو مِن أشرّ الخلق) (<sup>(۱)</sup>، يقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحقّ (<sup>(1)</sup>).

قال: فضرَب النبي ﷺ لهم مَثَلاً أو قال قولاً: الرجل يرمي الرميّة (أو قال الغَرَض) فينظر في النصيّ (١) فلا يرى بصيرة، وينظر في النضيّ (١) فلا يرى بصيرة، وينظر في الفُوق (٧) فلا يرى بصيرة، قال: قال: أبو سعيد وأنتم قتلتموهم يا أهل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣١٣٨، ومسلم: ١٠٦٣.

<sup>(</sup>٢) أي: حلَّق الرؤوس، والسيها: العلامة.

<sup>(</sup>٣) تأوَّله الجمهور بمعنى أشرّ المسلمين ونحوه. وانظر «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٤) قال النّووي - رحمه الله - (٧/ ١٦٧): « وفي رواية: أولى الطائفتين بالحقّ، وفي رواية: تكون أمّتي فرقتين، فتخرج مِن بينهما مارقة، تلي قَتْلهم؛ أولاهما بالحقّ، هذه الروايات صريحة في أنّ علياً - رضي الله عنه - كان هو المصيب المُحِقّ، والطائفة الأخرى أصحاب معاوية - رضي الله عنه - كانوا بغاة متأوّلين، وفيه التصريح بأنّ الطائفتين مؤمنون لا يخرجون بالقتال عن الإيهان ولا يفسقون، وهذا مذهبنا ومذهب موافقينا ».

<sup>(</sup>٥) هي الشيء من الدم، أي: لا يَرى شيئاً من الـدم يـستدلّ بـه عـلى إصـابة الرميّـة. «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٦) هو القدح.

<sup>(</sup>٧) موضع الوتر من السهم، وهذا تعليقٌ بالمحال، فإنّ ارتدادَ السهم على الفوق مُحال، فرجوعهم إلى الدين أيضا مُحال. «عون المعبود».

العراق »(١).

وفي رواية من حديث أبي سعيد الخدري وأنس بن مالك - رضي الله عنها - عن رسول الله ﷺ قال: «سيكون في أمّتي اختلافٌ وفُرقة، قومٌ يُحسنون القِيلَ ويسيئون الفِعل، يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيَهم، يَمرقون مِن الدين مروق السهم مِن الرميّة، لا يرجعون حتى يرتد على فُوقِه، هم شرُّ الخلق والخليقة، طوبى لمن قَتَلَهم وَقَتلوه، يَدْعون إلى كتاب الله، وليسوا منه في شيء، مَن قاتَلَهم كان أولى بالله منهم، قالوا: يا رسول الله ما سيهاهم؟ قال: التّحليق »(۱).

وعن سويد بن غَفَلَة قال: قال عليّ - رضي الله عنه -: "إذا حدَّ تتكم عن رسول الله عليه فَلَأَنْ أَخِرَّ مِن الساء أحبُّ إليَّ مِن أن أقول عليه ما لم يَقُل، وإذا حدَّ تتكم فيا بيني وبينكم فإنّ الحرب خَدْعة، سمعت رسول الله عليه يقول: سيخرج في آخر الزمان قومٌ أحداثُ الأسنان سفهاءُ الأحلام (")، يقولون مِن خير قول البريّة (أ)، يقرأون القرآن لا يُجاوز حناجرهم، يَمرقون مِن الدين كها يَمرُق السهم من الرميّة، فإذا لقيتموهم فاقتلوهم، فإنّ في قتلهم أجراً لمن قَتَلهم عند الله يوم القيامة » (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٦١٠، ٣٦١٦، ٦٩٣٣، ومسلم: ١٠٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٣٩٨٧).

<sup>(</sup>٣) صغار الأسنان صغار العقول «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٤) أي: في ظاهر الأمر؛ كقولهم: لا حُكم إلا لله، ونظائره من دعائهم إلى كتاب الله تعالى - والله أعلم -. «شرح النّووي».

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: ٣٦١١، ٥٠٥٧، ٦٩٣٠. ومسلم: ١٠٦٦ وتقدّم.

وعن عبيد الله بن أبي رافع: « أنّ الحروريّة (١) لمّا خَرَجت وهم مع عليّ بن أبي طالب - رضي الله عنه - قالوا: لا حُكم إلا لله، قال عليّ: كلمةُ حقّ أريد بها باطل، إنّ رسولَ الله ﷺ وصَفَ ناساً إني لأعرف صِفَتَهم في هؤلاء، يقولون الحقّ بألسنتهم، لا يجوز (١) هذا منهم، وأشار إلى حَلْقِه، مِن أبغض خَلْق الله إليه، منهم أسود، إحدى يديه طُبيُ (١) شاة، أو حلمة ثدي، فلمّا قتلَهم علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - .

قال: انظروا، فنظروا، فلم يجدوا شيئاً، فقال: ارجعوا فوالله ما كَذَبتُ ولا كُذِّبتُ - مرتين أو ثلاثاً -، ثمّ وجدوه في خَرِبَة، فأتوا به حتى وضعوه بين يديه، قال عبيد الله وأنا حاضر ذلك مِن أمرِهم وقولِ عليّ - رضي الله عنه - فيهم "(1).

عن أبي رزين: « لما وقع التحكيم، ورجَع عليٌّ من صِفّين رجعوا مباينين له، فلمّ انتهوا إلى النهر؛ أقاموا به فدخَل عليُّ في الناس الكوفة، ونزلوا بحروراء، فبعث إليهم عبد الله بن عباس، فرجَع ولم يصنع شيئاً، فخرَج إليهم عليٌّ فكلَّمَهم، حتى وقع الرضا بينه وبينهم، فدخلوا الكوفة، فأتاه رجُل فقال: إنّ الناس قد

<sup>(</sup>١) الحرورية: فِرْقةٌ مِن فِرَق الخوارج، وهي نسبة إلى حروراء، وهي بقرب الكوفة، كان أوّل اجتماع الخوارج بها، قال الهروي: تعاقدوا في هذه القرية فنُسِبوا إليها. وانظر «شرح النّووي» (٤/ ٢٧). وجاء في الفتح (١/ ٤٢٢): «ويُقال لمن يَعْتقِد مذهب الخوارج (حروريّ) لأنّ أولَ فرقةٍ منهم؛ خرجوا على عليّ - رضي الله عنه - بالبلدة المذكورة، فاشتهروا بالنسبة إليها وهم فِرَقٌ كثيرة».

<sup>(</sup>٢) لا يجوز: مِن المجاوزة.

<sup>(</sup>٣) الطُّبي: حَلَمةُ الضّرع التي فيها اللبن والتي يرضع منها الرضيع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ١٠٦٦.

تحدثوا أنّك رجعْت لهم عن كُفرك، فخطَب الناسَ في صلاة الظهر فذكر أمْرَهم فعابه، فوثبوا من نواحي المسجد يقولون: لا حُكم إلاّ لله، واستقبله رجل منهم واضع أصبعيه في أذنيه فقال: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَيِنْ أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن ٱلْخَصِرِينَ ﴾ (() فقال عالى: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللّهِ حَقُّ وَلا يَسْتَخِفَنَ عَمُلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن ٱلْخَصِرِينَ ﴾ (() فقال عالى: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللّهِ حَقُّ وَلا يَسْتَخِفَنَ لَكُ ٱلّذِينَ لا يُوقِنُونَ فَي اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

يعني: مِن شأن الكافرين إذا رأوا الآيات البيّنات والمُعجِزات الباهرات، أن يحكُموا ببطلان مَن جاء بها؛ لأنّه قد طُبع على قلوبهم فهم لا يفقهونها، فأمرَ الله - تعالى - نبيّه على بالصبر على مخالفتهم وعنادهم وأذاهم، فالعاقبة له ولمن اتبعَه في الدارَيْن.

وأمَرَه - سبحانه - ألاّ يستخفنّ حِلْمه ورأيه (٥) أولئك المشركين الـذين لا

<sup>(</sup>١) الزمر: ٦٥.

<sup>(</sup>۲) الروم: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «تاريخه»، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الإرواء» (٢٤٦٨).

<sup>(</sup>٤) الروم: ٥٨ - ٦٠.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير الإمام الطبري - رحمه الله - لقوله - تعالى -: ﴿ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾.

يوقنون بالمعَاد، ولا يؤمنون بالبعث بعد المات، بل عليه بالثبات على الحقّ، وعدم العدول عنه.

فذِكر ذلك الخارجي الآية: ﴿ لَهِنَّ أَشَرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ هو حُكم على علي الله عنه - بأنّه مُبطل، كها هو شأن الكفّار في اتهام النبي ﷺ ولمّا أمَسرَ الله - تعالى - نبيه بالصبر وأنّ وعده - سبحانه - حقّ، فإنّ علياً أراد أن يقول لهذا الخارجي: إنّ الله - تعالى - يأمرني أن أصبر على مخالفتك وعنادك وأذاك، وهو ناصري ومُعيني، وهو - سبحانه - يأمرني بالصبر والثبات؛ على ما أنا عليه مِن الحقّ، وعدم العدول عنه.

السمع والطاعة للإمام ما لم يَأْمُر بمعصية وما جاء في عدم منازعة الأمر أهله

قال الله - تعالى -: ﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَكُنْمُ تُوَّمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ ۗ وَأَخْسَنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ لَا لَهُ مِنْ اللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ ۗ وَأَخْسَنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِنُ تَأْمِيلًا ﴾ (١).

جاء في تفسير ابن كثير - رحمه الله -: « قال عليّ بن أبي طلحة، عن ابن عبّاس: ﴿وَأُولِهَ ٱلأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ يعني: أهلَ الفقه والدين، وكذا قال مجاهد، وعطاء، والحسن البصري، وأبو العالية: ﴿وَأُولِهَ ٱلأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ يعني: العلماء.

والظاهر - والله أعلم - أنّ الآية عامّة في جميع أولي الأمر مِن الأمراء والعلماء، - كما تقدّم -، وقد قال تعالى: ﴿ لَوَلَا يَنْهَنَّهُمُ الرَّبَّنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِمُ ٱلْإِثْمَ

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٥.

وَأَكِلِهِمُ الشَّحْتَ لَيِلْسَ مَاكَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿فَنَتَكُوٓاْ أَهْلَ الذِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴾ (١).

وفي الحديث الصحيح المتفق عليه، عن أبي هريرة - رضي الله عنه - ، عن رسول الله عَلَيْهِ أنه قال: « مَن أطاعني فقد أطاع الله، ومَن عنصاني فقد عن الله، ومَن أطاع أميري فقد عصاني » (٣).

فهذه أو امر بطاعة العلماء والأمراء، ولهذا قال - تعالى -: ﴿ أَطِيعُوا اللّهَ ﴾ أي: البعوا كتابه ﴿ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ ﴾ أي: خذوا بسنته ﴿ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمْ ﴾ أي: فيما أمروكم به من طاعة الله، لا في معصية الله؛ فإنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الله، كما تقدم في الحديث الصحيح: « إنها الطاعة في المعروف » (1).

وعن عمرانَ بن حصين، عن النبيّ ﷺ قال: « لا طاعة في معصية الله » (٥).

وقوله: ﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ قال مجاهد وغيرُ واحدٍ مِن السلف: أي: إلى كتاب الله وسُنّة رسوله.

وهذا أمْرٌ من الله - عز وجل -، بأنّ كلَّ شيء تنازَع الناس فيه من أصول الدين وفروعه، أن يُرَد التنازع في ذلك إلى الكتاب والسُّنّة، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا

<sup>(</sup>١) المائدة: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٣

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٧١٣٧، ومسلم: ١٨٣٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٧١٤٥، ٧١٤٥، ومسلم: ١٨٤٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد والطيالسي، والطبراني في «الكبير» وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (١٨٠).

آخْلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُكُمُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ (١) فها حَكَم به كتابُ الله وسُنَّةُ رسولِه وشهدا له بالصّحة فهو الحقّ، وماذا بعد الحقّ إلا الضلال.

ولهذا قال - تعالى -: ﴿إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ أي: رُدُّوا الخصومات والجهالاتِ إلى كتاب الله وسُنّة رسوله، فتحاكموا إليهما فيها شحر بينكم ﴿إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾.

فدلَّ على أنَّ مَن لم يتحاكم في مجال النزاع إلى الكتابِ والسنة ولا يرجع إليهما في ذلك؛ فليس مُؤمِناً بالله ولا باليوم الآخر.

وقوله: ﴿ ذَالِكَ خَيِّرٌ ﴾ أي: التحاكُم إلى كتاب الله وسُنّة رسوله. والرجوع في فصل النزاع إليهما خير ﴿ وَأَحَسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ أي: وأحسنُ عاقبةً وم آلاً؛ كما قاله السدي وغير واحد. وقال مجاهد: وأحسن جزاءً. وهو قريب ».

عن ابن عمر - رضي الله عنها - عن النبي ﷺ قال: « السمع والطاعة حقّ؛ ما لم يُؤمَر بمعصية، فإذا أُمِرَ بمعصية، فلا سمْعَ ولا طاعة »(٢).

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - عن النبي ﷺ قال: من رأى مِن أميره شيئاً يكرهه؛ فليصبِر عليه؛ فإنه مَن فارق الجماعة شبراً فمات؛ إلاّ مات ميتة جاهلية »(٣).

وعن جُنادة بن أبي أميّة قال: « دخَلْنا على عُبادة بنِ الصامت وهـو مـريض، قُلنا أصلحَك الله، حدِّث بحديثٍ ينفعك الله به، سمعْتَه من النبيّ ﷺ، قال: دعانا

<sup>(</sup>١) الشورى: ١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٩٥٥، ومسلم: ١٨٣٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٧٠٥٤، ومسلم: ١٨٤٩.

النبي عَلَيْ فبايعناه، فقال فيما أخذَ علينا؛ أن بايَعَنا على السمع والطاعة، في مَنْشَطنا (١) ومَكْرَ هنا (١) وعُسرنا ويُسرنا، وأثرَة (١) علينا، وأن لا نُنازع الأمرَ أهلَه (١) إلا أن تروا كُفراً بَواحاً (٥)؛ عندكم من الله فيه بُرهان (١)» (٧).

وعن عبد الرحمن بن عبد ربِّ الكعبة، قال: « دخلتُ المسجد، فإذا عبد الله بن عمرو بن العاص جالسٌ في ظِلِّ الكعبة، والناس مجتمِعون عليه، فأتيتُهم

<sup>(</sup>١) مَنشطنا: أي في حالة نشاطنا.

<sup>(</sup>٢) مَكرهنا: في الحالة التي نكون فيها عاجزين عن العمل بها نُؤمّر به.

<sup>(</sup>٣) الأثرة - بفتح الهمزة والثاء -: الاسمُ من آشر يُوثرُ إيشَاراً: إذا أعْطى، أراد أنَّه يُستأثر عليكم، فيُفضَّل غيرُكم في نَصيبه مِنَ الفَيْء. والاسْتِئْثَار: الانْفِرَادُ بالشيء. «النّهاية». وقال الحافظ - رحمه الله -: «والمُراد أنّ طواعيتهم لمن يتولّى عليهم؛ لا تتوقف على إيصالهم حقوقهم بل عليهم الطاعة ولو منعهم حقّهم».

<sup>(</sup>٤) وأن لا ننازع الأمر أهله: أي الملك والحكم.

<sup>(</sup>٥) بَواحاً: ظاهراً بيّناً.

<sup>(</sup>٢) عندكم من الله فيه برهان: [ قال الحافظ - رحمه الله - في «الفتح» (١٨/٨): «أي: نصُّ آية أو خبرٌ صحيح لا يَخْتَمَل التأويل، ومُقتضاه أنّه لا يجوز الخروج عليهم ما دام فِعْلهم يَحتمل التأويل، قال النّووي: المراد بالكفر هنا المعصية، ومعنى الحديث: «لا تُنازِعوا ولاة الأمور في ولايتهم ولا تَعترضوا عليهم إلاّ أن تروا منهم مُنكراً مُحقَّقاً تعلمونه مِن قواعد الإسلام؛ فإذا رأيتم ذلك فأنكروا عليهم وقولوا بالحقّ حيثما كنتم انتهى. وقال غيره: المراد بالإثم هنا المعصية والكفر، فلا يُعترض على السلطان إلا إذا وَقَع في الكفر الظاهر، والذي يظهر حَمْلُ رواية الكُفر على ما إذا كانت المنازعة في الولاية؛ فلا ينازعه بما يقد في الولاية إلا إذا ارتكب الكُفر، وحَمْل رواية المعصية على ما إذا كانت المنازعة فيما عدا الولاية، فإذا لم يُقدَح في الولاية؛ نازعه في المعصية بأن يُنكِر عليه برفق ويتوصل إلى عدا الولاية، فإذا لم يُقدَح في الولاية؛ نازعه في المعصية بأن يُنكِر عليه برفق ويتوصل إلى تثبيت الحق له بغير عُنف، ومحلّ ذلك إذا كان قادراً، والله أعلم». ]

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري: ٥٦٥٠، ومسلم: ١٧٠٩.

فجلستُ إليه، فقال: كنّا مع رسول الله ﷺ في سفَر فنزلنا منزلاً، فمنّا من يُصلح خِباءَه ومنا من يَنتضِلُ (١) ومنّا من هو في جَشَرِه (١) إذ نادى منادي رسولِ الله ﷺ الصلاة جامعة، فاجتمعنا إلى رسول الله ﷺ فقال: إنه لم يكن نبيٌّ قبلي، إلا كان حقّاً عليه أن يدُلّ أمّته على خير ما يعلمه لهم، ويُنذرَهم شرَّ ما يعلمه لهم، وإنَّ أمّتكم هذه جُعِل عافيتُها في أولها، وسيصيب آخرَها بلاءٌ وأمورٌ تنكرونها، وتجيء أمّتكم هذه جُعِل عافيتُها في أولها، وسيصيب آخرَها بلاءٌ وأمورٌ تنكرونها، وتجيء فتنة، فيرُقِّق (١) بعضها بعضاً، وتجيء الفتنة فيقول المؤمن هذه مُهلِكتي، ثمّ تنكشف وتجيء الفتنة، فيقول المؤمن: هذه هذه، فمن أحبَّ أن يُزَحزَح عن النار ويُدُخل الجنة؛ فلتأته منيّته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يُحبّ أن يُؤتَى إليه (١)، ومن بايع إماماً فأعطاه صفْقة يدِه وثمرة قلبه (٥) فليطعه إن أيحبُ أن يُؤتَى إليه (١)، ومن بايع إماماً فأعطاه صفْقة يدِه وثمرة قلبه (٥) فليطعه إن استطاع، فإنْ جاء آخرُ ينازعه؛ فاضربوا عُنُق الآخر.

فدنوت منه فقلت له: أنشدك الله آنت سمعْتَ هذا من رسول الله ﷺ،

<sup>(</sup>١) ينتضِل: هو من المناضلة، وهي المراماة بالنُّشَّاب. «شرح النَّووي».

<sup>(</sup>٢) جَشَره - بفتح الجيم والشين -: وهي الدوابّ التي تَرعى وتَبيت مكانها.

<sup>(</sup>٣) يُرقق - بضم الياء وفتح الراء -: قال النّووي - رحمه الله - (٢٣ / ٢٣٣): «أي: يصير بعضها رقيقاً، أي: خفيفا لعِظَم ما بعده، فالثاني يجعل الأول رقيقا، وقيل: معناه يشبه بعضها بعضا، وقيل: يدور بعضُها في بعض، ويذهب ويجيء، وقيل: معناه يسوق بعضها إلى بعض بتحسينها وتسويئها ». انتهى.

قلت: والأوّل أرجح، والله - تعالى - أعلم.

<sup>(</sup>٤) وليأت إلى الناس الذي يحبُّ أن يُؤتى إليه: قال النّووي - رحمه الله -: « هذا من جوامع كَلِمِه يَكُنُّ، وبديع حكمه، وهذه قاعدة مهمّة فينبغي الاعتناء بها، وأن الإنسان يلزم ألا يفعل مع الناس، إلا ما يُحبّ أن يفعلوه معه ».

<sup>(</sup>٥) صفقة يده، وثمرة قلبه: أي خالص عهده. «النّهاية».

فأهوى إلى أذنيه وقلبِه بيديه وقال: سَمِعَتْه أذناي ووعَاه قلبي.

فقلت له: هذا ابن عَمِّك معاوية يأمُرنا أن نأكلَ أموالَنا بيننا بالباطل، ونقتُلَ أنفسنا، والله يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ (١) إِلَّا أَن تَكُوثَ يَجَكَرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُم وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُم إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ قال: فسكت ساعة ثم قال: أطِعه في طاعة الله (١)، واعصه في معصية الله (١).

وعن عوف بن مالك - رضي الله عنه - عن رسول الله ﷺ قال: « خِيارُ أَنَّمَتكم الذين تحبّونهم ويُحبّونكم، ويُصلّون عليكم (أ)، وتصلّون عليهم، وشرار أئمّتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم، قيل: يا رسول الله أفلا ننابذُهُم بالسيف؟ فقال: لا؛ ما أقاموا فيكم الصلاة (أ)، وإذا رأيتم مِن ولاتكم شيئاً تكرهونه، فاكرهوا عَمَله، ولا تنزِعوا يَداً مِن طاعة » (1).

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ١٧٠):

<sup>(</sup>١) المقصود بهذا الكلام: أنّ هذا القائل لـمّا سمِع كلام عبدِ الله بن عمرو بن العاص، وذكر الحديث في تحريم منازعة الخليفة الأول، وأن الثاني يقتل ، فاعتقد هذا القائل هذا الوصف في معاوية؛ لمنازعته عليّاً - رضي الله عنه -، وكانت قد سَبَقت بيعة عليّ، فرأى هذا أنّ نفقة معاوية على أجناده وأتباعه في حرب عليّ ومنازعته ومقاتلته إيّاه، مِن أكُل المالِ بالباطل، ومِنْ قَتْلِ النفس؛ لأنه قتالٌ بغيرِ حقّ، فلا يستحقّ أحدٌ مالاً في مقاتلته».

 <sup>(</sup>٢) قال الإمام النّووي - رحمه الله -: «هذا فيه دليلٌ لوجوب طاعة المتولّين للإمامة بالقهر،
 مِن غير إجماع و لا عهد»

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ١٨٤٤.

<sup>(</sup>٤) يُصلُّون عليكم: أي يَدْعون لكم.

<sup>(</sup>٥) قال النّووي - رحمه الله - (٢٤٣/١٢): «فيه معنى ما سَبَق أنه لا يجوز الخروج على الخلفاء بمجرد الظلم أو الفسق، ما لم يُغيّروا شيئاً مِن قواعد الإسلام».

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم: ١٨٥٥.

وأولوا الأمر أصحاب الأمر وذووه؛ وهم الندين يأمُرون الناس؛ وذلك يشترك فيه أهلُ اليد والقدرة وأهلُ العلم والكلام؛ فلهذا كان أولوا الأمر صنفين: العلماء؛ والأمراء، فإذا صلحوا صلح الناس وإذا فسدوا فسد الناس؛ كما قال أبو بكر الصديق - رضي الله عنه - للأحمسية لما سألته: «ما بقاؤنا على هذا الأمر؟ قال: ما استقامت لكم أئمّتكم »، ويدخُل فيهم الملوك والمشايخ وأهل الديوان؛ وكل من كان متبوعاً فإنه مِن أولى الأمر.

وعلى كل واحد من هؤلاء أن يَأْمُر بها أمرَ الله به، وينهى عمّا نهى عنه، وعلى كل واحد من هؤلاء أن يطيعه في طاعة الله؛ ولا يطيعه في معصية الله...».

### السلام في الإسلام

إنَّ حامل هذه الرسالة هو حاملُ راية السلام، لانه يَحْملُ إلى البشرية الهدى، والنور، والخير، والرشاد.

وهو يُحدّث عن نفسه، فيقول: « إنها أنا رحمة مهداة »(١).

ويحدث القرآن عن رسالته، فيقول: ﴿ وَمَآأَرُسَلْنَكَ إِلَّارَحْمَةً لِلْعَكِمِينَ ﴾ (٢).

يقول الله - تعالى -: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ أَلْقَيَ إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَامَ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾ (١٠).

قال الله - تعالى -: ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في «الطبقات» وانظر «غاية المرام» برقم (١) و «الصحيحة» (٩٠).

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٧٠٧.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٩٤.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٦١.



### أسباب النصر والتمكين(١)

١ - التوحيد

قال - تعالى -: ﴿ سَنُلِقِي فَلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمَ يُنزِلْ بِهِ مُسْلِطَكُنَا ﴾ (١).

ولا يُلقى الرعب في قلوب الكُفّار؛ إلا إذا كان المسلمون موحِّدين حقّاً، ألا ترى ما كان مِن شأن الأعداء زمن الصحابة - رضي الله عنهم - فإنّه لم يكن لهم عليهم من سبيل، ولكننا نراهم الآن قد تسلّطوا على المسلمين! فلا بُدّ من التوحيد، فإنّه حقّ الله على عباده، وهو سعادة الدارين.

وكيف ينصُر الله - تعالى - أُناساً يُؤلِّمون الملائكة والأنبياء والأولياء؟!

كيف ينصُر اللهُ أناساً اعتقدوا أنّ الله تفرّد بالخلق، ولم يتفرّد بالاستجابة؛ إلاّ بواسطة مخلوقاته؛ مِن أحياء وأموات، يرفعون له الدعاء والاستغاثة والتوسل؟!

<sup>(</sup>١) وسأذكر هذه الأسباب بإجمال، غير سالك الاستقصاء - وإن كنت أتمنّاه - بها يتفق مع المنهج الفقهي للكتاب، وهناك نقاط متفرّعة من أسباب رئيسة، قد أفردتها وأبرزتُها للأهمّية.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٥١.

<sup>(</sup>٣) النور: ٥٥.

قال ابن كثير - رحمه الله - بحذف - : « هذا وَعْدٌ مِن الله لرسوله عَيْلِم؟ بأنه سيجْعَل أمّته خلفاء الأرض، أي: أئمّة الناس والولاة عليهم، وبهم تصلُح البلاد، وتخضع لهم العباد، ولَيُبدلَنّ بعد خوفهم من الناس أمناً وحُكماً فيهم، وقد فعَل تبارك - وتعالى - ذلك، وله الحمد والمِنّة، فإنه لم يمت رسول الله عَيْلِم، حتى فَتَح الله عليه مكّة وخيبر والبحرين، وسائر جزيرة العرب، وأرض اليمن بكالها، وأخَذ الجزية مِن مجوس هَجَر، ومِن بعض أطراف الشام، وهاداه هِرَقْل مَلِك الروم وصاحب مصر والاسكندرية - وهو المقوقس - وملوك عمان والنجاشي ملك الحبشة، الذي تَملَك بعد أصْحَمة - رحمه الله وأكرمه -.

ثمّ لمّا مات رسول الله ﷺ واختار الله له ما عنده مِن الكرامة، قام بالأمر بعده خليفته أبو بكر الصديق - رضي الله عنه -، فلمّ شَعْث ما وَهَى عند موته عليه الصلاة والسلام - وأطَّد جزيرة العرب ومهّدها، وبعَث الجيوش الإسلامية إلى بلاد فارس صحبة خالد بن الوليد - رضي الله عنه -، ففتحوا طَرَفاً منها، وقتلوا خلقاً مِن أهلها، وجيشاً آخر صحبة أبي عبيدة - رضي الله عنه -، ومَن معه مِن الأمراء إلى أرض الشام، وثالثاً صحبة عمرو بن العاص - رضي الله عنه - إلى بلاد مصر، ففتَح الله للجيش الشاميّ في أيامه بُصرى ودمشق و مَن اليفها من بلاد حوران، وما والاها، وتوفاه الله - عزّ وجلّ -، واختار له ما عنده مِن الكرامة.

ومَنّ على الإسلام وأهله؛ بأن أَهْمَ الصِّديق أن استخلَف عمرَ الفاروق، فقام في الأمر بعده قياماً تامّاً، لم يَدُر الفَلَك بعد الأنبياء - عليهم السلام - على مثله، في قوة سيرته وكمال عَدْله، وتمّ في أيامه فتْح البلاد الشاميّة بكمالها، وديار مصر إلى آخرها، وأكثر إقليم فارس، وكسَّر كسرى وأهانه غاية الهوان، وتقهقر إلى أقصى مملكته، وقَصَّر قيصر، وانتزع يدَه عن بلاد الشام فانحاز إلى القُسطنطينة، وأنفَق أموالَها في سبيل الله، كما أخبَر بذلك ووعَد به رسول الله - عليه مِن ربّه أتمّ سلام وأزكى صلاة -.

ثمّ لمّا كانت الدولة العثمانية (١)، امتدَّت الماليك الإسلامية إلى أقصى مشارق الأرض ومغاربها، ففُتحت بلاد المغرب إلى أقصى ما هنالك: الأندلس، وقبرص، وبلاد القيروان، وبلاد سَبْتَةً؛ مما يلي البحر المحيط، ومِن ناحية المشرق إلى أقصى بلاد الصين، وقُتِل كسرى، وباد مُلْكُه بالكُلّية، وفُتحت مدائن العراق، وخُراسان، والأهواز، وقتَل المسلمون مِن الترك مقتلةً عظيمةً جداً، وخذَل الله ملكهم الأعظم خاقان، وجُبي الخراج من المشارق والمغارب إلى حضرة أمير المؤمنين عثمان بن عفان - رضي الله عنه - وذلك ببركة تلاوته ودراسته وجمْعِه الأمنين عثمان بن عفان - رضي الله عنه - وذلك ببركة تلاوته ودراسته وجمْعِه الأمّة على حِفظ القرآن.

ولهذا ثبَت في الصحيح عن رسول الله ﷺ أنّه قال: « إن الله زَوَى (٢) لي الأرض، فرأيتُ مشارقها ومغاربها، وسيبلغُ ملك أمّتي ما زُوي لي منها "(٣).

فها نحن نتقلب فيها وعَدَنا الله ورسوله، وصدَق الله ورسوله، فنسأل الله الإيهان به، وبرسوله، والقيام بشُكره على الوجه الذي يُرضيه عنّا.

قال الإمام مسلم بن الحجاج في «صحيحه»: حدَّثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن عبد الملك بن عمير، عن جابر بن سَمُرَة قال: «سمعتُ رسولَ الله ﷺ بكلمة يقول: لا يزال أمْرُ الناس ماضياً ما وَلِيَهم اثنا عشر رجلاً ثمّ تكلّم النبيّ ﷺ بكلمة

<sup>(</sup>١) أي في عهد عثمان بن عفان - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٢) أي: جمع وضمّ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ٢٨٨٩.

خَفِيت عنّي فسألْتُ أبي: ماذا قال رسول الله ﷺ؟ فقال: كُلُّهم مِن قريش ١٠٠٠.

ورواه البخاري من حديث شعبة، عن عبد الملك بن عمير، به(٢).

وهذا الحديث فيه دِلالة على أنه لا بُدّ من وجود اثني عشر خليفةً عادلاً وليسوا هم بأئمة الشيعة الاثني عشر؛ فإنَّ كثيراً مِن أولئك لم يكن إليهم مِن الأمر شيء، فأمّا هؤلاء؛ فإنهم يكونون مِن قريش، يَلُون فيَعْدِلون، وقد وقَعَت البِشارة بهم في الكتب المتقدمة.

ثمّ لا يُشتَرط أن يكونوا متتابعين، بل يكون وجودهم في الأمّة متتابعاً ومتفرّقاً، وقد وُجِد منهم أربعة على الولاء، وهم: أبو بكر، ثمّ عمر، ثمّ عثمان، ثمّ عليّ - رضي الله عنهم -، ثمّ كانت بعدهم فترة، ثمّ وُجِد منهم ما شاء الله، ثمّ قد يُوجَد منهم مَن بقي في وقتٍ يعلمه الله، ومنهم المهدي الذي يطابق اسمه اسمَ رسول الله ﷺ، وكُنيته كنيتَه، يملأ الأرض عدلاً وقسطاً، كما مُلئت جورًا وظلماً.

[وعن] سعيد بن جُمُهان، عن سَفِينة - مولى رسول الله ﷺ - قال: قال رسول الله ﷺ: « الخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثمّ يكون مُلكاً (٢)» (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٨٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٧٢٢٢، ٧٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) في الأصل كلمة (عَضوضاً) وقد حذفتها لعدم ورودِها في المصادر، وقد وردت هذه الكلمة في بعض الأحاديث الأخرى على اختلاف بين العلماء على ثبوتها، وثبت معناها في «الصحيحة» رقم (٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود والترمذي وابن حبّان في «صحيحه» وغيرهم، وصححه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (٥٩).

وقوله - تعالى - : ﴿ كَمَا اَسْتَخْلُفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِهِمْ ﴾ كما قال - تعالى -عن موسى - عليه السلام -، أنّه قال لقومه: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ أَن يُهْلِكَ -: ﴿ وَنُرِيدُ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فَي الْأَرْضِ فَيَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ (١) ، وقال - تعالى -: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّهِ عِنْوافِ الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَرِثِينَ \* وَنُمكِنَ لَهُمْ فَي الْأَرْضِ وَنُوكَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَنُوكَ ﴾ (١) .

وقوله: ﴿ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي أَرْتَكَىٰ لَهُمْ وَلَيْمَدِّلُنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَّنَا ﴾ (").

ثمّ ذكر الحافظ ابن كثير - رحمه الله - بعضاً مِن حديث عدي بن حاتم، وأرى مِن الفائدة أن أسوقه بتمامه:

قال - رضي الله عنه -: « بَينا أنا عند النبيّ ﷺ إذ أتاه رجُلٌ فشكا إليه الفاقــة، ثمّ أتاه آخر فشكا إليه قَطْع السبيل، فقال: يا عديّ هل رأيت الحِيْرَة؟ قلت: لم أرها وقد أُنبِئتُ عنها.

قال: فإنْ طالت بك حياة لتريَّن الظّعينة (') ترتحل من الجيرة حتى تطوف بالكعبة، لا تخاف أحداً إلا الله - قلت فيها بيني وبين نفسي: فأين دُعّار (') طَيئ الذين قد سَعّروا البلاد؟ - ولئنْ طالت بك حياة لتُفتَحنّ كنوزُ كسرى، قلت: كسرى بن هرمز، ولئنْ طالت بك حياة لتريّن الرجل كسرى بن هرمز؟ قال: كسرى بن هرمز، ولئنْ طالت بك حياة لـتريّن الرجل

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٥ - ٦.

<sup>(</sup>٣) النور: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) المرأة في الهودج.

<sup>(</sup>٥) وهو الشاطر الخبيث المُفسد. «الفتح».

يُخرج ملءَ كفّه مِن ذهبٍ أو فِضة؟ يطلُب مَن يقبلُه منه فلا يجد أحداً يَقْبَلُه منه.

ولَيلقَينَ الله أحدكم يوم يلقاه وليس بينه وبينه تُرجمانٌ يُترجم له، فيقولَ له ألم أَبْعَث إليك رسولاً فيُبلّغك؟ فيقول: بلى، فيقول: ألم أُعطك مالاً وأُفْضل عليك؟ فيقول بلى، فينظر عن يمينه فلا يرى إلاّ جهنّم ويَنظر عن يساره فلا يرى إلاّ جهنّم.

قال عديّ: سمعْتُ النبيّ ﷺ يقول: اتقوا النّار ولو بشقّ تمرة، فمن لم يجد شِق تمرة، فبكلمة طيّبة.

قال عديّ: فرأيت الظعينة ترتحل مِن الحيرة حتى تطوف بالكعبة، لا تخاف إلاّ الله ، وكنتُ فيمن افتتَح كنوز كسرى بن هرمز، ولئنْ طالت بكم حياة لترونّ ما قال النبيّ أبو القاسم ﷺ يُخرج مِلءَ كفّه »(١).

ثمّ ساق الحافظ ابن كثير بإسناد الإمام أحمد - رحمهما الله - إلى أُبيّ بن كعبٍ - رضي الله عنه - عن النبيّ ﷺ أنه قال: « بَشّر هذه الأُمّة بالسَّناء والرفعة، والدين والنّصر والتمكين في الأرض، فمَن عَمِل منهم عَمَل الآخرة للدنيا، لم يكن له في الآخرة نصيب »(٢).

ثمّ قال - رحمه الله -: وقوله: ﴿ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي شَيْئًا ﴾.

ثمّ ذكر حديث أنس، أنّ معاذَ بنَ جبل حدّثه قال: « بينا أنا رديف رسول الله ﷺ، ليس بيني وبينه إلاّ أُخِرَة الرَّحٰل، قال: يا معاذ، قلت: لبيّك يا رسول الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٥٩٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد وابن حبان في «صحيحه» وغيرهم، وانظر «صحيح الترغيب والترهيب» (٢٢، ٢٣).

وسَعْديك، قال: ثمّ سار ساعة، ثمّ قال: يا معاذ بن جبل، قلت: لبيّك يـا رسـول الله وسعديك، ثمّ سار ساعة، ثمّ قال: يا معاذ بن جبل، قلت: لبيّك يـا رسـول الله وسعديك.

قال: هل تدري ما حقّ الله على عباده؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قـال: فــإنّ حقّ الله على عباده أن يعبدوه و لا يُشركوا به شيئًا.

قال: ثمّ سار ساعة، ثمّ قال: يا معاذ بن جبل، قلت: لبيّك يـا رسـول الله وسعديك، قال: فهل تدري ما حقّ العباد عـلى الله إذا فعلـوه؟، قـال: قلـت: الله ورسوله أعلم. قال: فإنّ حقّ العباد على الله أن لا يُعذّبهم "(۱).

وقوله: ﴿وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴾ أي: فمن خرَج عن طاعتي بعد ذلك، فقد فَسَقَ عن أمر ربّه، وكفى بذلك ذنبًا عظيها. فالصحابة - رضي الله عنهم -، لمّا كانوا أقومَ النّاس بعد النبي ﷺ بأوامر الله - عزّ وجلّ -، وأطوعهم لله -كان نصرُهم بحسبهم، وأظهروا كلمة الله في المشارق والمغارب، وأيدهم تأييدًا عظيها، وتحكّموا في سائر العباد والبلاد، ولما قَصَّر الناس بعدهم في بعض الأوامر، نقص ظهورُهم بحسبهم ».

ثمّ ذكر الحافظ ابن كثير - رحمه الله - حديث الطائفة الظاهرة المنصورة بروايات متعددة، انتهى.

٢- اتباع منهج النبي ﷺ

ومن أسباب النصر اتباع مَنهجِ النبيِّ عَلَيْهُ، قال الله - تعالى -: ﴿ وَمَا ءَالَنَّكُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٥٩٦٧، ومسلم: ٣٠.

ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَانَهَنكُمْ عَنَّهُ فَٱننَهُواْ ﴾ (١).

وفي الحديث: « نُصرت بالرعب مسيرة شهر »(٢).

وقال لنا شيخنا - رحمه الله - في بعض مجالسه - بعد أن ذكر الحديث الشريف: « وإذا تمسّكت الأُمّة بها كان عليه رسول الله ﷺ؛ فإنّها تُنصَر مسيرةَ شهرٍ ».

قال شيخنا - رحمه الله - في كتاب « منزلة السنة في الإسلام وبيان أنّه لا يُستغنى عنها بالقرآن » (ص٦) - بحذف - : « تعلمون جميعاً أنّ الله - تبارَك و تعالى - اصطفى محمّداً عليه بنبوته، واختصّه برسالته، فأنزل عليه كتابه القرآن الكريم، وأمَرَه فيه - في جُملة ما أمرَه فيه - أن يُبيّنَه للنّاس، فقال - تعالى -: ﴿ وَأَنزَلْنَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

والذي أراه أن هذا البيان المذكور في هذه الآية الكريمة؛ يشتمل على نوعين من البيان:

الأول: بيان اللفظ ونَظْمه، وهو تبليغ القرآن وعدم كتهانه، وأداؤه إلى الأمّة، كما أنزَله الله - تبارك وتعالى - على قلبه ﷺ، وهو المراد بقوله - تعالى -: ﴿يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكَ ﴾ ('').

والآخر: بيان معنى اللفظ أو الجملة أو الآية الـذي تحتـاج الأمَّـة إلى بيانــه،

<sup>(</sup>١) الحشر: ٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٣٣٥، ومسلم: ٥٢١.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٧٢.

وأكثر ما يكون ذلك في الآيات المُجْملة أو العامّة، أو المطلقة، فتأتي السنّة فتُوضّح المُجْمَل، وتُخصّص العام، وتُقيِّد المُطلق، وذلك يكون بقوله ﷺ، كما يكون بفِعله وإقراره ».

## ٣- اتباع مَنْهج السلف الصالح

ولا يتيسر اتباع نبيّنا عَلَيْ إلا بحبّ السلف الصالح واتباع مَنهجهم السديد، وسبيلِهم الرشيد، فهم الذين نقَلُوا كتاب الله - تعالى - وسُنة نبيه عَلَيْ، وفَهْمُهم الكتاب والسُّنة، وعملُهم بذلك؛ مرجعٌ ومَنْهَجٌ لمن بعدهم.

قال - تعالى -: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ - مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ - جَهَنَيَّ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ (١).

وكان شيخنا - رحمه الله - كثيراً ما يستدل بهذه الآية؛ مُبيِّناً أهمية العمل بمقتضى الكتاب والسُّنة؛ بفهم سلفِ الأُمّة.

ولا يغيب عن بال كلِّ عاقل؛ أنَّ فَهْمَ الكتاب والسنَّة على منهج أصحاب رسول الله ﷺ؛ سبب اجتماعٍ وائتلافٍ، ودرءٌ للخصام والاختلاف، وهذا سبيل النصر بإذن الله - تعالى -.

وعن العرباض بن سارية - رضي الله عنه - قال: « وعظنا رسول الله ﷺ موعظة بليغة وَجِلت منها القلوب، وذَرَفَت منها العيون: فقلنا: يا رسول الله! كأنّها موعظة مُودِّع فأوصِنا قال: أوصيكم بتقوى الله والسّمع والطاعة، وإنْ تأمَّر عليكم عبدٌ حبشيّ، وإنه مَن يَعِش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٥.

بسنتي وسُنة الخلفاء الراشدين المهديين، عَضوا عليها بالنواجذ (١) وإيّاكم ومُحدثات الأمور، فإنّ كُلّ بدعة ضلالة »(١).

وفي رواية: « فقلنا يا رسول الله! إنّ هذه لموعظة مودِّع، فهاذا تَعْهَد إلينا؟ قال: قد تركْتُكم على البيضاء، ليلُها كنهارها، لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك، مَن يَعِشْ منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بها عرفتُم مِن سُنتي وسُنة الخلفاء الراشدين المهديين، عَضوا عليها بالنواجذ، وعليكم بالطاعة، وإنْ عبداً حبشياً، فإنها المؤمن كالجمل الأيف (٢)؛ حيثها قِيْدَ انْقَاد » (١٠).

لقد قال ﷺ: « فعليكم بسنتي وسُنة الخلفاء الراشدين المهديين، عَضوا عليها بالنواجذ » ولم يقل عضوا عليها، إذ ليس هنا أمرٌ باتباع سُنتين، بل هما سُنة واحدة، ولأنّ الخلفاء الراشدين - رضي الله عنهم - يعملون بسنة النبي ﷺ.

ولقد أخد الصحابة عن الخلفاء الراشدين - رضي الله عنهم أجمعين - وكانوا أحرص الناس على الخير.

وفي الحديث: « ألا إنّ مَن قبلكم مِن أهل الكتاب، افترقوا على ثنتين

<sup>(</sup>١) أي: ألزموا السنّة، واحرِصوا عليها؛ كما يلزم العاضّ على الشيء بنواجـذه؛ مخافـة ذَهابـه وتفلُّته، والنواجذ: الأنياب، وقيل: الأضراس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٣٨٥١) والترمذي «صحيح سنن الترمـذي» (٢١٥٧)، وابن ماجه «صحيح سنن ابن ماجه» (٤٠) وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) الأنِف: قال في «النّهاية»: وهو الذي عقَرَ الخِشَاشُ أَنْفَه، فهو لا يَمْتَنِع على قائدِه للْوَجَع الذي به . وقيل الأنِفُ الذَّلُول.

والخِشاش: ما يُدخل في عظم أنف البعير من خشب. «المحيط».

<sup>(</sup>٤) «صحيح سنن ابن ماجه» (٤).

وسبعين ملَّة، وإنَّ هذه الملَّة، ستفترق على ثلاث وسبعين، ثِنتان وسبعون في النَّـار، وواحدة في الجنة، وهي الجمّاعة »(١٠).

وفي رواية: « ما عليه أنا وأصحابي » (٢).

وعن ابن عمر - رضي الله عنها - قال: « لا تسبّوا أصحاب محمد عَلَيْق، فلمقام أحدهم ساعة، خيرٌ مِن عمل أحدكم عُمُرَه »(٢).

بعد أن فهِمنا أنّ الصحابة أخَـنُوا مِـن الخلفاء الراشدين، نعلم إنّ اتباع منهاج الصحابة - رضي الله عنهم - اتباع لمنهاج الخلفاء، واتباع للسُنة كذلك، واتباع السنّة؛ اتباعٌ للقرآن العظيم.

إذا عرفنا هذا التدرج والتسلسل؛ علمنا إذن أنّ مَن أخَـذ عـن الـصحابة - رضي الله عنهم - فقد أخذَ عن الله - سبحانه - ومَن رفض منهاج الـصحابة؛ فقـد رفض كتاب الله - عزّ وجلّ -.

وهنا نفهم سرّ ضلال وزيغ من كفَّر الصحابة - عياذاً بالله - إلاَّ بـضعاً مـنهم - على اختلاف رواياتهم - !!!

فإنك ترى الذين كفّروا الصحابة - رضي الله عنهم - هم أنفسهم الذين لم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود والدارمي وأحمد وغيرهم، وانظر «الصحيحة» (٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) حسن بطرقه وشواهده، وتفصيله في «الصحيحة» (٢٠٢، ٤٠٢) (التحقيق الثاني).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجة «صحيح سنن ابن ماجة» (١٣٣)، وابن أبي عاصم «كتاب السُّنة»، ورجال إسناده ثقات رجال الشيخين غير نُسير بن ذعلوق، وقد وثقه جمع من الأثمة، وروى عنه جمع مِن الثقات، في الكتاب الآنف الذكر، برقم (١٠٠٦) كما ذكر لي شيخنا - رحمه الله وأودعه في (التحقيق الثاني)، وفي كتابه «تيسير انتفاع الخلآن بكتاب ثقات ابن حبّان».

يؤمنوا بالقرآن والسُّنَّة، فلم تَعُدْ لهم ضوابطُ صحيحة تَحْكُمُهم.

وما ضلّ الضالون وانحرف المُنحرفون، إلاّ لأنهم لم يتقيدوا بمنهاج السلف الصالح، ذلك لأنهم أطلقوا لعقولهم العنان في فهم الكتاب والسنّة، وبذلك تعدّدت المناهج والأفكار والدعوات والأحزاب، والكل يقول: نحن على الكتاب والسنّة.

وليلي لا تُقرُّ لهم بذاك(١).

وكلٌّ يدَّعي وصلاً بليلي

#### ٤- العلم

ومن أسباب النصر والتمكين؛ العلم، والعمل بمقتضاه، قال الإمام البخاري - رحمه الله -: « باب العلم قبل القول والعمل؛ لقول الله - تعالى-: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴾ (٢)، فبدأ بالعلم... »(٣).

وقال الإمام البخاري - رحمه الله - أيضاً: « باب قول النبي عَلَيْهُ: لا تزال طائفة مِن أمّتي ظاهرين على الحق يُقاتِلون، وهم أهل العلم (١٠) »(٥).

ثم ذكر حديث المغيرة بن شعبة - رضي الله عنه - عن النبي علي قال: « لا

<sup>(</sup>۱) انظر كتابي «وصية مودع» (ص ٣٤).

<sup>(</sup>٢) محمد: ١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر «صحيح البخاري» (كتاب العلم) (باب - ١٠).

<sup>(</sup>٤) انظر للمزيد من الفائدة «السلسلة الصحيحة» تحت عنوان «من هي الطائفة المنصورة» (برقم ٢٧٠).

<sup>(</sup>٥) انظر «صحيح البخاري» كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة (باب -١٠)

يزال طائفة من أمّتي ظاهرين حتى يأتيهم أمْرُ الله وهم ظاهرون ١٥٠٠.

ثمّ ذكر حديث حميد قال: سمعت معاويةً بن أبي سفيان - رضي الله عنه - يخطب قال: سمعتُ النبيّ ﷺ يقول: « مَن يُرد الله به خيراً يُفقّه في الدين، وإنّا أنا قاسم ويُعطي الله، ولن يزال أمْرُ هذه الأُمّة مستقياً؛ حتى تقوم الساعةُ أو حتى يأتي أمرُ الله » (٢).

قلت: وذِكْر الإمام البخاري - رحمه الله - هذا الحديث تحت الباب المذكور، يعني أنّ الذين وُفّقوا للتفقُّه في الدين، هم الطائفة المنصورة الظاهرة على الحقّ والله - تعالى - أعلم.

وقال عمر - رضي الله عنه -: « تفقّهوا قبل أن تُسوَّدوا » (٣).

قال أبو عبدالله - يعني الإمام البخاري - رحمه الله - « ... وبعد أن تُسوَّدوا، وقد تعلَّم أصحاب النبيِّ عَلِيْةٍ في كِبَر سنّهم ».

٥- تزكية النفوس والائتهار بها أَمَر الله - تعالى - والانتهاء عما نهى - سبحانه -.

قال - تعالى -: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۖ وَإِن يَخْذُلَكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنصُرُكُم مِنْ اَبَعْدِهِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٧٣١١، ومسلم: ١٩٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٧٣١٢، ومسلم: ١٠٣٧.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في "صحيحه" مُعلقاً مجزوماً به في كتاب العلم (باب الاغتباط في العلم والحكمة) ووصله أبو خثيمة في (العلم) (٩) بسند صحيح وكذا ابن أبي شيبة، وانظر «مختصر صحيح البخاري».

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٦٠.

وقال - سبحانه -: ﴿ وَلَيَنصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَ ٱللَّهُ لَقَوِيُّ عَزِيرٌ ﴾(١).

وقال: ﴿ إِن نَنصُرُواْ اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴿ (٢).

وقال - تعالى -: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

فمن هم المؤمنون المنصورون؟

قَالَ الله - تعالى -: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ عَايَنَهُ مُزَادَتُهُمْ إِيمَنا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \* ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ \* أُولَئِهَ كَهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَتُ عِندَرَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ﴾ (1).

فمِن شأن المؤمنين أن تخاف قلوبُهم وتفزع عند ذكر الله - تعالى - فيسارِعون بالطاعات وأداء الفرائض والسُّنن، واجتناب المحرّمات والنواهي، وإذا تُليت عليهم آياته - سبحانه - زادتهم تصديقاً، فخضَعت قلوبهم وجوارحهم وألسنتهم لله، بل وأقبلوا على الله بيقين.

إنهم يتوكلون على ربّهم - سبحانه - لا يرجون غيره، ولا يرغبون إلاّ إليه، وهم يوقنون أنّه لن يُخيِّبهم أو يردّهم.

إنهم يقيمون الصلاة بالمحافظة على مواقيتها وما فيها من الأركان والواجبات والسنن، وقد قال عليه «إنها ينصر الله هذه الأمة بضعيفها، بدعوتهم

<sup>(</sup>١) الحج: ٤٠.

<sup>(</sup>۲) محمد: ۷.

<sup>(</sup>٣) الروم: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٢- ٤.

وصلاتهم وإخلاصهم »(١).

إنهم ينفقون مما أعطاهم الله - سبحانه -: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي آَمُونِكِمْ حَقُّ مَّعَلُومٌ \* لِلسَّآبِلِ
وَٱلْمَحُرُومِ ﴾ (٢).

ثمّ قال - سبحانه -: ﴿ أُولَٰكِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا ﴾ (٣).

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: « أي المتصفون بهذه الصفات هم المؤمنون حقّ الإيمان ».

ويتضمّن ما سَبق:

## ٦- ترُك الذنوب والمعاصي والأهواء

قال الله - تعالى -: ﴿فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ - ﴾ (¹)، فكيف تريد أمّةٌ حَـربَ المشركين والكفّار والملحدين وقد آذَنَها الله بالحرب.

فَاللهُ أَكْبَرُ مِن خَلْقَهُ جَمِيعاً، وَاللهُ أَعَزُّ مَمَّا يُخَافُ وَيُحَذَّر.

فعلينا أن نزيل الخطر الذي ذكر الله - تعمالى - بكتابه، ولا ملجماً منه إليه، بترك اجتراح الخطايا واقتراف الذنوب، ثمّ نلتفت إلى ما بعده.

وعن أبي عامر الهوزني قال: سمعت معاوية - رضي الله عنه - يقول: « يا

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي "صحيح سنن النسائي" (٢٩٧٨)، وانظر "الصحيحة" (٢/ ٤٠٩)، وقد ذكرته في باب (الانتصار بالضعفاء: بدعوتهم وصلاتهم وإخلاصهم).

<sup>(</sup>٢) المعارج: ٢٤ – ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٧٩.

معشر العرب، والله لئن لم تقوموا بها جاء به نبيكم لَغَيركم مِن الناس؛ أحرى أن لا يقوم به، إنّ رسول الله ﷺ قام فينا يوماً فذكر أنّ أهل الكتاب قبلكم افترقوا على اثنتين و سبعين فرقة في الأهواء، ألا وإنّ هذه الأمّة ستفترق على ثلاثٍ وسبعين فرقة في الأهواء، ألا وإنّ هذه الأمّة ستفترق على ثلاثٍ وسبعين فرقة في الأهواء »(١).

وقال الله - تعالى -: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِمْ ﴾ (٢).

وجاء في «التفسير القيّم» (ص ٥٤٥): « وهل زالت عن أحد قطّ نعمة ألا بشؤم معصيته، فإنّ الله إذا أنعم على عبد نعمة حَفِظَها عليه، ولا يُغيّرها عنه حتى يكون هو الساعي في تغييرها عن نفسه، ﴿إِنَ اللهَ لا يُغيّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُغيّرُ وُا مَا بِأَنفُسِمٍ مُعَالِنَا أَرَادَ اللهُ بِقَوْمٍ سُوّءًا فَلا مَرَدَّ لَذُ وَمَا لَهُ مِ مِن دُونِدِ مِن وَالِ ﴾ (٣) ، ﴿ ذَاكِ بِأَنَ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِرًا يَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغيّرُ وأما بِأَنفُسِمِ مَ ﴾ (١) .

ومَن تأمّل ما قصّ الله في كتابه مِن أحوال الأُمم الذين أزال نِعَمَه عنهم، وجَد سبب ذلك جميعه؛ إنها هو مخالفة أمره، وعصيان رُسُله - عليهم السلام -، وكذلك مَن نظر في أحوال أهل عصره، وما أزال الله عنهم مِن نِعمه، وجَد ذلك كلّه مِن سوء عواقب الذنوب، كما قيل:

إذا كنت في نعمةٍ فارْعَها فإنّ المعاصي تزيل النِّعَم

<sup>(</sup>١) انظر تخريج شيخنا - رحمه الله - لكتاب «السُّنَّة» لابن أبي عاصم (٦٨، ٦٩).

<sup>(</sup>٢) الرعد: ١١.

<sup>(</sup>٣) الرعد: ١١.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٥٣.

فَمَا حُفظت نعمةُ الله بشيءٍ قطّ، مِثْل طاعتهِ، ولا حَصَلت فيها الزيادة بمثلِ شُكره.

ولا زالت عن العبد نعمة بِمثل معصيته لربّه، فإنها نار النعم التي تعمل فيها؛ كما تعمل النار في الحطب اليابس، ومَن سافر بفكره في أحوال العالم؛ استغنى عن تعريف غيره له »

وقال شيخنا عقب كلام الحافظ ابن حجر - رحمها الله تعالى - بعد وصف تردي الأحوال: « ما أشبه الليلة بالبارحة، بل الأمر أسوأ، فإنه لا خليفة اليوم لهم، لا اسماً ولا رسماً، وقد تغلّبت اليهود والشيوعيون والمنافقون على كثير مِن البلاد الإسلامية.

فالله - تعالى - هو المسؤول أن يوفّق المسلمين أن يأتمروا بأمره في كل ما شَرَع لهم، و أن يُلْهِم الحُكّام منهم أن يتحدوا في دولة واحدة تَحْكُم بشريعته، حتى يُعزّهم الله في الدنيا، و يُسعِدَهم في الآخرة، و إلاّ فالأمر كما قال - تعالى -: ﴿إِنَ اللّهَ لَا يُعَرِّرُ مَا يِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُ وَا مَا يَأْنُسِمٍ مُ ﴿ (١).

وتفسيرها في الحديث الصحيح: « إذا تبايعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع وتركتم الجهاد في سبيل الله، سلط الله عليكم ذُلّا لا ينزعه عنكم حتى ترجعوا إلى دينكم "، فإلى دينكم أيها المسلمون حُكّاماً ومحكومين "(٢).

وقال شيخنا - رحمه الله - تحت عنوان ( الخلافة في قريش ما أطاعوا الله )

<sup>(</sup>١) الرعد: ١١.

<sup>(</sup>٢) انظر «الصحيحة» المجلد السادس، القسم الثاني، تحت الحديث (٢٨٥٦) وتقدّم.

وبعد ذِكر الحديث المتعلّق به: « وهذا الحديث عَلَمٌ مِن أعلام نبوته عَلَى الستمرّت الحلافة في قريش عدّة قرون، ثمّ دالت دولتهم، بعصيانهم لربهم، واتباعهم لأهوائهم، فسلّط الله عليهم مِن الأعاجم مَن أخذ الحُكم من أيديهم وذلَّ المسلمون مِن بعدهم، إلا ما شاء الله، ولذلك فعلى المسلمين إذا كانوا صادقين في سعيهم لإعادة الدولة الإسلامية، أن يتوبوا إلى ربهم، ويرجعوا إلى دينهم، ويتبعوا أحكام شريعتهم، ومِن ذلك أنّ الخلافة في قريش بالشروط دينهم، ويتبعوا أحكام شريعتهم، ولا يحكموا آراءهم وأهواءهم، وما وجدوا عليه آباءهم وأجدادهم، وإلا فسيظلون محكومين مِن غيرهم، وصدَق الله إذ قال: عليه آباءهم وأجدادهم، وإلا فسيظلون محكومين مِن غيرهم، وصدَق الله إذ قال:

٧- ترك التحايل<sup>(٢)</sup>

ويتفرّع من تزكية النفس والائتهار بأمر الله - تعالى - واجتناب نواهيه تـرْك التحايل.

أقول: ودراسة الحديث المُشار إليه « إذا تبايعْتُم بالعِيْنَة (٢) وأخذتم أذناب

<sup>(</sup>١) انظر «الصحيحة» تحت الحديث (١٥٥٢).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٩/٢٩): «ودلائل تحريم الجِيَـل من الكتاب والسنة والإجماع والاعتبار كثيرة؛ ذكرنا منها نحـوا مـن ثلاثـين دلـيلاً؛ فـيما كتبناه في ذلك»

<sup>(</sup>٣) العِينة: هو أن يبيعَ رجل سلعة؛ بِثَمنِ مَعْلوم إلى أَجَلِ مُسَمّى، ثمّ يَشْتَرِيها منه بأقلَّ من الـثَّمن الذي باعَها به، وسُمِّيت عِينَةً لحصُول النَّقْد لصاحب العِينَة لأنَّ العَيْن؛ هو المَال الحاضِرُ من النَّقْد، والمُشْتَرِي إنها يَشْتَرِيها لِيَبِيعَها بعَيْن حاضِرَة؛ تَصِل إليه مُعَجَّلَة. «النّهاية».

البقر، ورضيتم بالزّرع، وتركتم الجهاد في سبيل الله؛ سلّط الله عليكم ذلّاً لا ينزعه عنكم؛ حتى ترجعوا إلى دينكم "()، مِن أهم النصوص في مبحثنا هذا؛ لاستجلاب النصر ورفع الذلّة والهوان، وكان شيخنا - رحمه الله - يُكثر مِن افتتاحه بهذا الحديث العظيم؛ ليبيّن كيف تسعد الأمّة في الدارين.

كيف تَنْتُصر أُمَّة؛ وفيها مَن يتحايل في بيعها وشرائها؟!

كيف تَنْتَصر أمّة؛ وفيها مَن همُّه الاستكثار من المال، مِن غير مبالاةٍ أمِن حرام هو أمْ مِنْ حلال؟!

لا بُدَّ مِن التجرُّد مِن أهواء النفوس وحظوظها.

لقد قال ﷺ كلمة بيّنة واضحة: «سلّط الله عليكم ذُلاً؛ لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم(٢)».

فمن قال: هذه فروع وقشور؛ فإنه مُحَالِفٌ هدي النبي ﷺ، فقـد بـيّن ﷺ أنّ الذّل لا يُنزع إلاّ بأمور؛ منها تَرْك التحايل.

وليس ببعيدِ عنّا ما جرى لليهود مِن ضروبٍ مِن التحايل ورَد ذكرها في الكتاب والسُنّة؛ كانت سبباً في عذابهم وإذلالهم.

وِمِن ذلك قوله - تعالى -: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وأبو داود، وانظر تفصيل تخريجه في «الصحيحة» (١١) وتقدّم.

<sup>(</sup>٢) وما هو الدين الذي نرجع إليه؟ إنّه الكتاب والسنّة بمنهج الصحابة - رضي الله عنهم - وسلف الأمّة، وها نحن نزعم أننا متمسكون بالدين، فأين نحن مِن نزع الذلّة والهوان؟!.

قِرَدَةً خَسِيْنَ \* فَحَلْنَهَا نَكُلُلًا لِمَابَيْنَ يَدَيْهَا وَمَاخَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِينَ ﴾(١).

قال ابن كثير - رحمه الله تعالى -: « وَلَقَدْ علمتم يا معشرَ اليهود، ما حَلّ مِن البأس بأهل القرية التي عصَت أمر الله وخالفوا عهدَه وميثاقه؛ فيها أخَذَه عليهم مِن تعظيم السبت والقيام بأمره، إذ كان مشروعاً لهم، فتحيّلُوا على اصطياد الحيتان في يوم السبت، بها وضعوه لها من الشصوص (٢) والحبائل والبِرَك قبل يوم السبت، فلمّا جاءت يوم السبت على عادتها في الكثرة؛ نَشِبَت بتلك الحبائل والحِيل، فلم تخلص منها يومها ذلك، فلمّا كان الليل أخذوها بعد انقضاء السبت، فلمّا فعلوا ذلك؛ مسَخَهم الله إلى صورة القِردة، وهي أشبه شيء بالأناسيّ في الشكل الظاهر، وليست بإنسانٍ حقيقة.

فكذلك أعمالُ هؤلاء وحيلُهم لـمّا كانت مشابِهةً للحقّ في الظاهر ومخالِفةً له في الباطن، كان جزاؤهم مِن جنس عملهم.

وهذه القصة مبسوطة في سورة الأعراف، حيث يقول - تعالى -: ﴿ وَسَّعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَسَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَعُ وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ صَكَذَٰلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ (٣) ، القصة بكها ها ».

وذكر أهل التفسير أقوالاً في المراد بقوله -سبحانه -: ﴿ لِمَا بَيْنَ يَكَيْهَا وَمَا خُلْفَهَا ﴾. وقد رجّح ابن كثير منها أنّ المراد مَنْ بِحَضْرَتِها من القرى التي يبلغهم

<sup>(</sup>١) البقرة: ٦٦ - ٦٦.

<sup>(</sup>٢) جمع الشِّص: وهو حديدة عقفاء، يُصاد بها السمك، «القاموس المحيط».

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٦٣.

خبُرها، وما حلّ بها، كما قال: ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفَنَا ٱلْآيَنَ لَعَلَهُمْ
يَرْجِعُونَ ﴾ ('')، وقال - تعالى -: ﴿ وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا
مِن دَارِهِمْ ﴾ ('')، وقال: ﴿ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَا نَأْنِي ٱلْآرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ۚ أَفَهُمُ
ٱلْغَلْلِمُونَ ﴾ ('').

فجعلهم عبرة ونكالاً لمن في زمانهم، وعبرة لمن يأتي بعدهم بالخبر المتواتر عنهم، ولهذا قال: ﴿وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ».

وفي الحديث: « لعَن الله اليهود إن الله حرّم عليهم الشحوم؛ فباعوها وأكلوا أثمانها وإنّ الله إذا حرّم على قوم أكل شيء؛ حرّم عليهم ثمنَه »(1).

#### ٨- ترْك البِدَع

ومن أسباب النصر والتمكين ترْك البِدع، ففي حديث العرباض بن سارية المتقدّم: « ... إنّه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً... »

ثمّ كان بيان الدواء النبوي: « ... وإيّاكم ومحدثات الأمور، فإنّ كـلّ بدعـة ضلالة ».

فقد بيَّن رسول الله ﷺ أنَّ البدع سببٌ في الاختلاف الكثير، وأنَّ تَـرْك المحدثات طريق النجاة والائتلاف.

وإذا كانت كلّ بدعة ضلالة؛ فكيف يَنتصرُ الضالون؟!

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ٣١.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده، وأبو داود «صحيح سنن أبي داود» (٢٩٧٨)

وإذا كانت البدعة تستجلب غضب الله؛ فكيف ينصرنا وهو غاضب علينا؟! وقد قال ﷺ: «إنَّ الله حجَب التوبة عن كل صاحب بدعة حتى يدَع بدعته »(١). وهل ينتصر إلا التائبون.

ولا تنس أنَّ المبتدع قد يبلغ أمره إلى حمْل السلاح ومقاتلة أهل الحقّ.

فعن الحكم بن المبارك عن عمر بن يحيى قال: سمعت أبي يحدِّث عن أبيه قال: «كنّا نجلس على بابِ عبد الله بن مسعود قبل صلاة الغداة، فإذا خرَج مشينا معه إلى المسجد، فجاءنا أبو موسى الأشعري، فقال: أخرَج إليكم أبو عبد الرحمن بعد؟ قلنا: لا، فجلس معنا حتى خرَج، فلمّا خرَج قمنا إليه جميعاً، فقال له أبو موسى: يا أبا عبد الرحمن! إنّى رأيت في المسجد آنفاً أمراً أنكرْتُه، و لم أرَ والحمد لله إلا خيراً، قال: فيا هو؟ فقال: إن عشت فستراه.

قال: رأيت في المسجد قوماً حلقاً جلوساً ، ينتظرون الـصلاة، في كـل حلقـةٍ رجل، و في أيديهم حصى، فيقول: كبّروا مائة ، فيكبّرون مائة، فيقول: هلّلوا مائـة، فيهلّلون مائة، و يقول: سبّحوا مائة، فيسبّحون مائة.

قال: فهاذا قلت لهم؟ قال: ما قلتُ لهم شيئاً انتظار رأيك - أو انتظار أمرك -، قال: أفلا أمرْتَهم أن يعدّوا سيئاتهم، و ضمِنْت لهم أن لا يضيع مِن حسناتهم شيء؟

ثم مضى ومضينا معه، حتى أتى حلقة مِن تلك الحلق، فوقَف عليهم، فقال: ما هذا الذي أراكم تصنعون؟ قالوا: يا أبا عبد الرحمن! حصى نعدُّ به التكبير

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الأوسط» وغيره، وانظر «صحيح الترغيب» (٥٤) و «الـصحيحة» (١٦٢٠).

والتهليل والتسبيح، قال: فعدُّوا سيئاتكم فأنا ضامنٌ أن لا يضيعَ مِن حسناتكم شيءٌ؛ ويُحَكم يا أمّة محمّد! ما أسرع هلكتكم! هؤلاء صحابة نبيكم على ملّة متوافرون، و هذه ثيابه لم تَبُل، وآنيته لم تُكْسر، والذي نفسي بيده إنكم لعلى ملّة هي أهدى من ملّة محمد، أو مفتتحو باب ضلالة ؟!

قالوا والله: يا أبا عبد الرحمن! ما أردنا إلا الخير، قال: وكم من مريد للخير لن يصيبه، إنّ رسول الله ﷺ حدّثنا: أنّ قوماً يقرءون القرآن، لا يجاوز تراقيهم، وايم الله ما أدري لعل أكثرهم منكم! ثمّ تولى عنهم، فقال عمرو بن سلمة: فرأينا عامّة أولئك الحلق يُطاعنونا يوم النّهروان مع الخوارج »(١).

وهكذا لمّا ذكر القومُ ربَّهم بغير هُدى أو نور مِن الكتاب والسنّة، واختاروا صراط البدعة؛ كانت عاقبة أمرهم أن يُطاعِنوا المسلمين ويقاتلوهم يوم النهروان مع الخوارج.

وهكذا خُرج هؤلاء عن سبيل المؤمنين ابتداءً مِن التسبيح والتهليل والتكبير وهم لا يريدون إلا الخير بزعمهم، وكذلك ما أرادوا إلا الخير في قتال المسلمين يوم النهروان!

فأيّ خير هذا الذي أبلَغَهم؛ أن يُطاعنوا المسلمين، ويسفِكوا دماءهم؟!(٢).

#### ٩- الإعداد العسكري

قال الله - تعالى -: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (١/ ٦٨)، وإسناده صحيح، رجاله كلّهم ثقات وانظر «الردّعلى التعقّب الحثيث» (ص ٤٧) لشيخنا الألباني - رحمه الله -.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابي «وصيّة مودّع» (ص٥٣).

<sup>(</sup>٣) الانفال: ٦٠.

عن أبي ذرِّ - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: « ما من فرس عربيّ؛ اللّه عند كل سَحَر، بكلمات يدعو بهنّ: اللهم خوّلتني (١)مِن بني آدم، وجعلتني له، فاجعلني أحبَّ أهلهِ ومالِه، أو مِن أحبِّ أهلهِ ومالِه إليه » (٢).

هذا ولا بد من الإفادة مِن أهل العسكرية، وما يَتْبَع ذلك مِن تقنيات في ضوء الاستطاعة والقُدرة، مِن غير تقصير، ولكن ينبغي للمسلمين أن لا تضعُف هممهم ولا تفتر عزائمهم؛ إذا رأوا أنهم أقل مِن الأعداء؛ عدداً أو عُدّة أو سلاحاً، فهذا الحال الذي كان عليه النبي عَلَيْ وأصحابه - رضي الله عنهم -، وعليهم استكمال الأسباب المطلوبة الأخرى؛ مع عدم الإعجاب بالقوّة أو الكثرة.

قال الله - تعالى -: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٌ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعْجَبَتْكُمُ اللهُ وَمَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ أَعْجَبَتْكُمُ مَّ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ أَعْجَبَتْكُمُ مَّ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ أَعْ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَيَلِيكَ مُ اللهُ اللهُ وَيَلِكَ جُزَاءُ الكَيْوِينَ \* ثُمَّ اللهُ مِنْ اللهُ عِنْ الله عَلَى اللهُ عَنْ الله عَلَى الله عنهم شيئاً فولَوْ الله عَلَى الله عنهم شيئاً فولُوْ المُدرين إلا عَلَى الله عنهم شيئاً فولُوْ المُدرين إلا

<sup>(</sup>١) التخوُّل: التمليك والتَّعهُد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي وصححه - شيخنا رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (١٢٥١) وتقدّم.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٢٥ – ٢٧.

القليلَ منهم مع رسول الله ﷺ. ثمّ أنزَل الله نصرَه وتأييده على رسوله وعلى المؤمنين الذين معه...، ليُعلِمهم أنّ النصر مِن عنده - تعالى - وحده وبإمداده - وإنْ قلّ الجمع -، فكم مِن فئةٍ قليلةٍ غلبَت فئةً كثيرةً بإذن الله، والله مع الصابرين ».

عن صهيب - رضي الله عنه - قال: «كان إذا صلّى (١) هَمس، فقال: أفطنتم لذلك؟ إني ذكرْت نبيّاً من الأنبياء؛ أعطِيَ جنوداً مِن قومه، فقال: من يكافئ هؤلاء أو مَن يُقاتل هؤلاء؟ أو كلمة شبهها، فأوحى الله إليه أن اختر لقومك إحدى ثلاث: أن أسَلِّط عليهم عدوَّهم أو الجوع أو الموت.

فاستشار قومه في ذلك؟ فقالوا: نَكِلُ ذلك إليك أنت نبيّ الله، فقام فصلّ وكانوا إذا فَزِعوا، فزعوا إلى الصلاة، فقال: ياربّ أمّا الجوع أو العدوّ فلا، ولكن الموت، فسلّط عليهم الموت ثلاثة أيام، فهات منهم سبعون ألفاً، فهم سيي الذي ترون أنّي أقول: اللهم بك أقاتل وبك أصاول (٢) ولا حول ولا قوّة إلاّ بك » (٣).

وكأنّ الله - تعالى - قضى أنْ يتفوَّق الكُفَّار في العدد، والعُدّة، والتقدم العلميّ؛ لتظهَر معجزة أهل الإيمان، مع الإعداد المكن، كما في قوله - تعالى -: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) أي رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أصاول: أسطو وأقهر، والصولة: الحملة والوثبة. «النّهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في «التعليقات الحسان» (٤٧٣٨)، وابن نصر في «الصلاة» وغيرهما، وانظر «الصحيحة» (١٠٦١)، وفي بعض الطرق أنّ الصلاة هي صلاة الفجر، وأنّ الممس كان بعدها، وفي أيام حنين كها في «المسند» وانظر المصدر المذكور.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٦٠.

# ١٠- الإعداد المعنوي(١)

وهو الاستبشار بالنصر والتمكين والغَلَبة والفوز والنّجاح، وهو كذلك شجاعة النفس في الإقدام على الأمور بثقة واطمئنان وتفاؤُل.

ويجب أن يكون هذا المعنى عند الإمام والقائد والعسكر والجُند والـشعب وعامّة المجتمع.

وينبغي على الحاكم أن يُوظّف الأجهزة التي تخدم هذا الهدف النبيل؛ بأحسن الوسائل وأفضلها، ويكون هذا بالفأل الصالح وعدم الطِّيرَة.

وقال الإمام البخاري - رحمه الله -: في كتاب «الأدب المفرد» (باب التبرّك بالاسم الحسَن) (٢)، ثمّ ذكر حديث عبد الله بن السائب - رضي الله عنه - أنّ النبيّ علم الحديبية، حين ذكر عثمان بن عفان أنّ سهيلاً قد أرسَله إليه قومه، فصالحوه، على أن يرجع عنهم هذا العام، ويخلوها لهم قابلَ ثلاثة، فقال النبيّ عليه عنهم هذا العام، ويخلوها لهم قابلَ ثلاثة، فقال النبيّ عليه عين أتى. فقيل: أتى سُهيل، «سهّلَ الله أمرَكم »(٢).

وعن أنس - رضي الله عنه - عن النبيّ عَلَيْ قسال: « لا عدوى (١) ولا

<sup>(</sup>١) المعنوي: خلاف المادي، وهي كلمة مُحدَثة، والمحدَث: هو الدي استعمله المحدَثون في العصر الحديث، وشاع في لغة الحياة العامّة ، انظر «المعجم الوسيط».

<sup>(</sup>٢) انظر الكتاب المذكور (باب - ٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (رقم ٧٠٣)، وابن حبان انظر «التعليقات الجسان» (٢٨٥٢)، وأصل الحديث مُطوَّل في «صحيح البخاري» (٢٧٣١، ٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٤) العدوى: اسم مِن الإعداء، أعداه الدّاء بأن يُصيبه مِثلَ ما بصاحب الداء، بـأن يكـونَ =

طِيَرة (١) ويعجبني الفأل (٢) الصالح: الكلمة الحسنة ١٥٠٠).

وقد نهى الإسلام عن اليأس والقنوط، قال - تعالى -: ﴿إِنَّهُ لَا يَأْتِكُسُ مِن رَّقِح اللَّهِ

= ببعير جَرُب مثلاً؛ فيتقي مخالطته بإبل أخرى؛ حذراً أن يتعدّى ما به من الجرّب إليها، ويظنّون أنه بنفسه يتعدّى، فأبطلَه الإسلام وأعلَمَهم النبي ﷺ بأنّ الله يُمرِض، ويُنزِل الداء، ولذا قال: فمَن أعدى الأوّل، أي مَن صار فيه الجرّب، أي لا عدوى بطبْعِه، ولكن بقضائه وإجراء العادة. «مجمع بحار الأنوار». وحديث « مَن أعدى الأوّل » أخرجه البخاري: ٥٧٧١، ومسلم: ٢٢٢٠.

(١) الطِّيرَة - بكسر الطاء وفتح الياء، وقد تُسكَن -: « هي التشاؤم بالشيء، وهي مصدر تَطَيَّر، يُقال: تطيَّر طِيرَةً، وتَخَيِّر خِيرَةً، ولم يجيء مِن المصادر هكذا غيرهما.

وأصْلُه فيها يُقال أنّ أهل الجاهلية إذا خرجوا لحاجة أو سفر؛ فإنْ رَأُوا الطيور أخذَت ذاتَ الشَّمال، رجَعوا عن سفرِهم ذاتَ الشَّمال، رجَعوا عن سفرِهم وحاجتِهم وتشاءموا بها، فكانت تصدُّهم في كثيرٍ من الأوقات عن مصالحهم، فنفى الشرعُ ذلك وأبطلَه ونهى عنه». ملتقط من «النّهاية» و «شرح النّووي» (٢١٩/١٤).

(٢) قال الإمام النّووي- رحمه الله - في «شرحه» (٢١٩/١٤): - بحذف، في تفسير كلمة الفأل -: «وقد فسَّره النبي ﷺ بالكلمة الصالحة والحسنة والطيّبة، قال العلماء: يكون الفأل فيما يَسُرُّ، وفيما يَسوء، والغالب في السرور، قال العلماء: وإنّما أحبَّ الفأل؛ لإنّ الإنسان اذا أمّل فائدة الله - تعالى - وفضله عند سبب قوي أو ضعيف؛ فهو على خير في الحال، وإنْ غلط في جهة الرجاء؛ فالرجاء له خير، وأمّا اذا قَطع رجاءه وأمله من الله - تعالى - فإنّ ذلك شرٌّ له، والطِيرة فيها سوء الظنّ وتوقع البلاء، ومِن أمثال التفاؤل: أن يكون له مريض، فيتفاءل بها يسمعه، فيسمع من يقول: يا سالم، أو يكون طالب حاجة، فيسمع من يقول: يا سالم، أو يكون طالب حاجة، فيسمع من يقول: يا واجد، فيقع في قلبه رجاء البرء، أو الوجدان والله أعلم».

(٣) أخرجه البخارى: ٥٧٥٦، ومسلم: ٢٢٢٤.

إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾(١).

ووجْه ذِكْر هذه الآية الكريمة؛ أنّ يعقوب حينما أُخبر بفقد ولده يوسف - عليها السلام - حَزِن حُزناً شديداً، ثمّ أُخبر أنّ ابنا آخر له قد سَرَق، فازداد همُّه وبثُّه، ومع ذلك فإنّ يعقوب - عليه السلام - قد قوي رجاؤ، بالله - سبحانه -؛ أن يردّ له ولديه؛ كما قال - تعالى - في حقّه: ﴿ قَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُكُمْ أَمَراً فَصَدَرُ جَمِيلً " عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (١).

وقال - سبحانه - في حقه أيضاً: ﴿ يَنَبَنِيَ اَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْتَسُواْ مِن زَوْج اللهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَيْفِرُونَ ﴾.

فتأمّل قوة رجائه بالله، وإحسانه الظنّ به - سبحانه -، مع ما قـد عَلِمنـا مـن عِظَم المصيبة وصعوبة الأمر.

ومِن أفسل الوسائل في تحقيق المراد في القوة (المعنوية)؛ الإفادة من النصوص المبشّرة بالنصر، وانتشار الإسلام، وقد ذكرتُ ما تيسَّر منها تحت عنوان: (البشرى بانتصار المسلمين وانتشار الإسلام) فالحمد لله تعالى على مَنه وكرمه وإنعامه وتوفيقه.

### ١١- التآلف واجتماع الكلمة، وعدم التفرق والاختلاف

\* لقد جاء الإسلام ليجمع القلب إلى القلب، ويَضم الصف إلى الصف، مُستهدِفاً إقامة كيان موحّد، ومُتّقِياً عوامل الفُرقة والضعف، وأسباب الفشل

<sup>(</sup>١) يوسف: ٨٧.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۸۳.

والهزيمة، ليكون لهذا الكيان الموحّد القدرةُ على تحقيق الغايات السامية، والمقاصيد النبيلة، والأهدافِ الصالحة التي جاءت بها رسالته العظمى؛ مِن عبادة الله - تعالى -، وإعلاءِ كلمتِه، وإقامةِ الحقّ، وفِعْلِ الخير، والجهاد؛ من أجل استقرارِ المبادئ التي يعيش الناس في ظلّها آمنين.

فهو لهذا كلِّه يُكوِّن روابط وصلات بين أفراد المجتمع، لتُنشئ هـذا الكيان وتدعمه، وليست هذه كغيرها مِن الروابط المادية، التي تنتهي بانتهاء دواعيها، وتنقضي بانقضاء الحاجة إليها.

إنّها روابطُ أقوى مِن روابط الدم، واللون، واللغة، والوطن والمصالح المادّية، وغير ذلك مما يَربِطُ بين الناس.

وهذه الروابط مِن شأنها أن تجعل بين المسلمين تماسُكاً قويّـاً، وتُقـيمَ منهم كياناً يستعصي على الفرقة وينأى عن الخلل.

إِنّه رباط الإيهان، فهو المحور الذي تلتقي عنده الجهاعة المؤمنة، فالإيهان يجعلُ في المومنين إخاء أقوى من إخاء النسب: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾(١)، ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ ﴾(١).

وعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - أنّ رسول الله ﷺ قال: « المسلم أخو المسلم لا يَظْلِمه، ولا يُسلِمُه، ومَن كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجته» ".

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٠.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٧١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٤٤٢، ومسلم: ٢٥٨٠.

وطبيعة الإيمان تَجْمَع ولا تُفرّق، وتُوحّد ولا تُشتّت.

عن جابر - رضي الله عنه - قال: « قال رسول الله ﷺ: المؤمن يَالُفُ ويُؤْلَفُ، ولا خير فيمن لا يَأْلف ولا يُؤلَف »(١).

والمؤمن قوّةٌ لأخيه.

عن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « المؤمن للمؤمن كالبنيان يشدُّ بعضُه بعضاً »(١).

وهو يحس بإحساسه، ويشعُر بشعوره، فيفرح لفرحه، ويحزن لحزنه، ويـرى أنّه جزء منه.

عن النعمان بن بشير قال: « قال رسول الله ﷺ: ترى المؤمنين في تراحمهم وتوادّهم وتعاطُفهم كمَثلِ الجسدِ؛ إذا اشتكى عُضوٌ تداعى له سائر جسده بالسَّهَر والحُمّى »(٣).

والإسلام يدعم هذا الرباط، ويقوي هذه العلاقة، بالدعوة إلى الانـدماج في الجهاعة، والانتظام في سِلْكها، وينهى عن كلّ ما مِن شأنه أن يـوهن مِـن قُوّتـه، أو يُضعف مِن شدّته، فالجهاعة دائهاً في رعاية الله وتحت يده.

عن ابن عمر - رضي الله عنها - أنّ رسول الله ﷺ قال: «يدُ الله مع الجماعة »(1).

<sup>(</sup>١) رواه الدارقطني والضياء المقدسي وغيرهما، وانظر «الصحيحة» (٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٢٤٤٦، ومسلم: ٢٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٦٠١١، واللفظ له، ومسلم: ٢٥٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي «صحيح سنن الترمذي» ( ١٧٥٩ ) وغيره.

وهي المتنفس الطبيعي للإنسان، ومن ثمّ كانت رحمة.

عن النعمان بن بشير - رضي الله عنه - قال: « قال النبيّ ﷺ: الجماعة رحمة، والفُرقة عذاب »(١).

فالصلاة تُسَنُّ فيها الجماعة، وهي تَفْضُل صلاة الفرد بسبع وعشرين درجة.

عن ابن عمر - رضي الله عنها - أنّ رسول الله ﷺ قال: « صلاة الجاعة تفضُّل صلاة الفذّ بسبع وعشرين درجة »(٢).

والزكاةُ معاملةٌ بين الأغنياء والفقراء، والصيامُ مشاركةٌ جماعية، ومساواةٌ في الجوع؛ في فترةٍ مُعينَّة مِن الوقت، والحجّ ملتقى عام [ يجتمع فيه مَن استطاع مِن المسلمين مِن أطراف الأرض كلّ عام، وقد قال على الاجتماع على قراءة القرآن وتدارُسه]: « وما اجتمع قوم في بيتٍ مِن بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم؛ إلا نَزَلت عليهم السكينة، وغَشِيتهم الرحمة، وحفَّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده » (٣).

ولقد كان الرسول على أن يجتمع المسلمون، [ظاهراً وباطناً] إذ الارتباط بين الظاهر والباطن وثيق لا انفصام بينها.

قال شيخنا - رحمه الله - في «حجـاب المـرأة المـُسلمة» (ص ١٠٨): « وهـذا الارتباطُ بين الظاهر والباطن؛ ممّا قرَّره ﷺ في قوله الـذي رواه الـنعمان بـن بـشير

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، وغيره، وانظر «الصحيحة» (٦٦٧ ) و «السُّنَّة» لابن أبي عاصم (٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٦٤٥، ومسلم: ٦٥٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ٢٦٩٩.

قال: «كان رسول الله ﷺ يُسوّي صفوفَنا حتى كأنها يسوي بهـا القِـداح (۱)، حتى رأى أنّا قد عَقَلْنا عنه، ثمّ خرَج يوماً فقال: عبادَ الله لتُسوُّنَ صفوفكم أو ليخالِفنّ اللهُ بين وجوهكم (۲)، وفي رواية: قلوبكم »(۳).

فأشار إلى أنّ الاختلاف في الظاهر - ولو في تسوية الصفّ - مما يوصل إلى اختلاف القلوب، فدلَّ على أنّ الظاهر له تأثيرٌ في الباطن، ولذلك رأيناه على النّ ينهى عن التفرُّق حتى في جلوس الجهاعة، ويحضرني الآن في ذلك حديثان:

١- عن جابر بن سمرة قال: « خرج علينا رسول الله ﷺ فرآنا حِلَقاً فقال: مالي أراكم عزين؟! (١) » (٥).

٢- عن أبي ثعلبة الخشني قال: «كان الناس إذا نَزَلوا منزلاً تفرقوا في الشعاب والأودية، فقال رسول الله ﷺ: إنّ تفرّقكم في هذه الشعاب والأودية إنّما ذلكم مِن الشيطان، فلم ينزل بعد ذلك منزلاً، إلا انضَمَّ بعضُهم إلى بعض، حتى يُقال: لو بُسط عليهم ثوب لعمَّهم » (1).

<sup>(</sup>١) القِداح - بكسر القاف - هي خَشَب السهام حين تُنحت وتُبرى، واحدها (قِـدح) - بكسر القاف - معناه: يبالغ في تسويتها حتى تـصير كـأنها يُقَـوِّم بهـا الـسهام؛ لـشدة اسـتوائها واعتدالها. «شرح النّووي» (٤/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ٤٣٦، وأصله في البخاري: ٧١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر «صحيح سنن أبي داود» (٦١٦) و «صحيح الترغيب والترهيب» (١٢٥).

<sup>(</sup>٤) قال النَّووي - رحمه الله - ( ٤/ ١٥٣ ): « أي: مُتفرّقين جماعة جماعة - وهو بتخفيف الزاي الواحدة - عِزَة، معناه النهيُ عن التفرّق والأمرُ بالاجتماع ».

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: ٤٣٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد، وأبو داود (٢٦٢٨)، وابن حِبّان وغيرهم، وانظر «حِجاب المرأة المسلمة » (ص ١٠٩).

وقال شيخنا - رحمه الله - في التعليق: « إذا كان مثل هذا التَّفرُق الذي إنسا هو في أمر عادي مِن عمل الشيطان، فما بالك بالتّفرُق في الدين، وفي أعظم أركانه العملية؛ كالصلاة مَثَلاً، حيث نرى المسلمين يتفرقون فيها وراء أئمّة متعددة في مسجد واحد، أفليس ذلك مِن الشيطان؟ بلى وربي، ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَ رَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّعْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ (١) انتهى.

وإذا كانت الجماعة هي القوةَ التي تحمي دين الله، وتحرُس دنيا المسلمين، فإنّ الفرقة هي التي تقضي على الدين والدنيا معاً.

ولقد نهى الإسلام أشد النهي عن الفُرقة، إذ هي الطريق المفتوح للهزيمة، ولم يؤتَ أهل الإسلام مِن جهةٍ كما أُتيَ مِن جهةٍ الفُرقة التي ذهَبَت بقوّتهم، والتي تخلّف عنها: الضر، والفشل، والذلّ، وسائر ما يعانون منه.

قال - تعالى - : ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَّقُوا وَاَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَهُمُ الْبَيِنَتُ وَأَوْلَتِكَ لَمُهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ (١)، وقال - تعالى - : ﴿ وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ (١)، وقال - تعالى - : ﴿ وَاَغْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ (١).

قال الإمام ابن جرير - رحمه الله -: « أي تعلّقوا بأسباب الله جميعاً؛ يريد بذلك - تعالى ذِكْره - وتمسّكوا بدين الله الذي أمَرَكم به، وعَهْدِه الذي عَهِده

<sup>(</sup>۱) ق: ۳۷.

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۱۰۵.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٠٣.

إليكم؛ في كتابه إليكم؛ من الألفة والاجتماع على كلمة الحقِّ، والتَّسليم لأمر الله ».

قال ابن كثير - رحمه الله-: « أمَرَهُم بالجهاعة ونهاهم عن التفرقة، وقد وردت الأحاديث المتعددة بالنهي عن التفرق، والأمر بالاجتهاع والائتلاف، كها في «صحيح مسلم» (١) من حديث سُهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة؛ أنّ رسول الله ﷺ قال: « إنَّ الله يَرْضَى لَكُمْ ثَلاثًا، وَيَسْخَطُ لَكُمْ ثَلاثًا، يَرْضَى لَكُمْ أَلاثًا، وَيَسْخَطُ لَكُمْ ثَلاثًا، يَرْضَى لَكُمْ أَلاثًا، وَيَسْخَطُ لَكُمْ ثَلاثًا، وَانْ تَعْبَدُوهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وأنْ تَعْتَصِمُوا بِعَجْبلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُوا، وأنْ تَعْتَصِمُوا بِعَجْبلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُوا، وأنْ تُعْتَصِمُوا بِعَرْبلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُوا، وأنْ تُعْتَصِمُوا بِعَرْبلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُ وا، وأنْ تُعْتَصِمُوا بِعَرْبلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُ السُّؤَالِ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ،

وهكذا يعمل الإسلام على تحقيق هذه الروابط؛ حتى يبني مُجتمَعاً متماسِكاً، وكياناً قوياً، يستطيع مواجهة الأحداث، وردَّ عدوان المعتدين، وما أحوجَ المسلمين في هذه الآونة إلى هذا التجمّع.

إنهم بـذلك يقيمـون فريـضةً إسـلاميةً، ويحققـون قُـوّةً عـسكريةً، تحمـي وجودهم، ووحدة اقتصاديةً توفّر لهم كلّ ما يحتاجون إليه مِن ثروات.

لقد ترَك الأعداء آثاراً سيئةً، مِن ضعفٍ في التديّن، وانحطاطٍ في الخُلُق، وتخلُّف في الخُلُق، وتخلُّف في الخِلُم، ولا يمكن القضاء على هذه الآفات الاجتماعية الخطيرة، إلا إذا عادَت الأمّة مُوحّدة الهدف، مُتراصّة البنيان، مُجتمِعة الكلمة؛ كالبنيان المرصوص،

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۷۱۵).

 <sup>(</sup>۲) عزاه الحافظ ابن كثير - رحمه الله - إلى «صحيح مسلم» وانظره بـرقم (١٧١٥)، وفيــه
 بعض الألفاظ المختلفة، وهذه الرواية أقرب لما جاء في «الأدب المفرد» (٤٤٢).

يشدُّ بعضه بعضاً. \* (١).

والتآلف والاعتصام؛ لا يكون إلا على حبل الله، فهذا هو الاجتماع الممدوح المشروع.

وحبل الله: هو كتاب الله - تعالى - المتضمّن سنّة نبيّه المطهرة.

عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال: « قـال رسـول الله ﷺ: كتـاب الله: هو حبل الله المدود من السماء إلى الأرض »(٢).

وعن أبي شريح الخزاعي قال: «خرج علينا رسول الله ﷺ فقال: «أبشروا أبشروا أبسروا أليسَ تشهدونَ أنْ لا إله إلا الله وأني رسول الله ؟ قالوا: نعم، قال: فإنّ هذا القرآن سببٌ طَرَفُهُ بيد الله، وطَرَفُهُ بأيديكم، فتمسّكوا به؛ فإنّكم لنْ تَضِلّوا ولن تَهْلكوا بعدَهُ أبداً »(").

وقد ضُمِنتْ لهم العِصْمةُ \_عند اتف اقهم \_من الخطأ، كما وردَت بذلك الأحاديث المتعددة أيضاً، وخِيفَ عليهم الافتراق، والاختلاف، وقد وقع ذلك في هذه الأمّة؛ فافترقوا على ثلاث وسبعين فرقة، منها فرقة ناجية إلى الجنة ومُسَلّمة من عذاب النار، وهم الذين على ما كان عليه رسولُ الله ﷺ وأصحابه.

عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - أنَّ النبيِّ ﷺ قال: ﴿ لَا تَخْتَلْفُوا، فَإِنَّ

<sup>(</sup>١) ما بين نجمتين عن «فقه السُّنَّة» ( ٣/ ٣٧٨ ) بتصرف وحذف وزيادة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد والترمذي وغيرهما وانظر «الصحيحة» (٢٠٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» وعنه ابن حبان والطبراني في «المعجم الكبير» وغيرهم وانظر «الصحيحة» (٧١٣).

مَن كان قبلكم اختلفوا فهلكوا »(١).

ولن تصلَ الجماعة إلى تماسُكها؛ إلا إذا بذَلَ لها كلّ فردٍ مِن ذات نفسه، وذاتِ يده، وكان عَوْناً لها في كلّ أمرٍ من الأمور التي تهمّها؛ سواءٌ أكانت هذه المعاونة معاونة مادية أو أدبية، وسواءٌ أكانت معاونة بالمال، أم العلم، أم الرأي، أم المشورة، قال عَلَيْ: « خير الناس أنفعهم للناس »(٢).

وعن أبي مـوسى -رضي الله عنه- أنّ النبيّ ﷺ قــال: « اشــفعـــوا فَلْتُــؤُ جَروا »<sup>(٣)</sup>

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن رسول الله ﷺ قال: « المؤمن مرآة المؤمن، والمؤمن أخو المؤمن، يكفُ عليه ضيعتَه (١)، ويَحُوطُه (٥) مِن ورائه (١).

قال الله - تعالى -: ﴿ إِنَّالَلَهُ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَنِتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ ـ صَفَّا كَأَنَّهُ مِ مُنْيَنَّ مَرْصُوصٌ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٢٤١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه القضاعي في «مسند الشهاب»، وانظر «الصحيحة» (٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٧٤٧٦، ومسلم: ٢٦٢٧.

<sup>(</sup>٤) ما يكون معاشاً كالصنعة والتجارة والزراعة وغير ذلك، فالمعنى هنا: أي يمنع عن أخيه تَلَف ذلك وخسرانه، وكل ما يُحتَمل ضياعُه. انظر «عون المعبود» (١٣ / ١٧٨) و «بـذل المجهود» (١٩ / ١٧٨) وكتابي «شرح صحيح الأدب المفرد» ( ١٧٨/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٥) قال في «النّهاية»: «أحاطه يحوطه حوطاً وحياطةً: إذا حَفِظه وصانه وذبّ عنه، وتَوفّر على مصالحه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود «صحيح سنن أبي داود» (١١٠) والبخاري في «الأدب المفرد» «صحيح الأدب المفرد» (١٧٨)، وانظر «الصحيحة» (٩٢٦).

<sup>(</sup>٧) الصف: ٤.

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: « فهذا إِخبارٌ مِن الله - تعالى - بمحبته عبادَه المؤمنين إذا اصطفُّوا مُواجِهين لأعداء الله في حومة الوَغى، يُقاتِلون في سبيل الله مَن كفَر بالله، لتكونَ كلمةُ الله هي العليا، ودينُه هو الظاهر العالي على سائر الأديان.

وقال ابن عباس: ﴿ كَأَنَهُ مِ بُنْيَنَ مُرَصُوصٌ ﴾ مُثبَت لا يزول، مُلصَقُ بعضه ببعض. وقال قتادة: ﴿ كَأَنَهُ مِ بُنْيَنَ مُرَصُوصٌ ﴾ ألم تر إلى صاحِب البنيان، كيف لا يُحبُّ أن يُختلف أمرُه، وإنّ الله يُحبُّ أن يُختلف أمرُه، وإنّ الله صفّ المؤمنين في قتالهم، وصفَّهم في صلاتهم، فعليكم بأمر الله، فإنه عِصمةٌ لَن أخذ به... » (١)

## لماذا هُزِم المسلمون؟

لقد كثُرت على المسلمين النكبات والمصائب بعد القرون الخيرية، وطمع فينا الأعداء، وتداعَوا على أمّتنا؛ كما تتداعى الأكلّةُ على قصعتها.

لقد احتلَّ المشركون والكُفَّار كثيراً من بلاد المسلمين وتسلَّطوا على أهلها، وعاثوا فساداً فيها؛ تقتيلاً وتذبيحاً وإهانةً وإذلالاً.

لقد مضى فينا قوله ﷺ: «يوشِك الأممُ أن تَدَاعى عليكم كما تَدَاعى الأَكلَةُ إلى قَصْعَتِها، فقال قائل: ومنْ قلة نحن يومئذ؟ قال: بل أنتم يومئذ كثيرٌ؛ ولكنّكم غثاءٌ كغثاء السَّيْلِ، ولَيَنْزعنَّ اللهُ مِن صدور عدوِّكم المهابة منكم، وَلَيفُذِفنَّ الله في قلوبكم الوَهْنُ؟ قال: حبُّ الدنيا وكراهية قلوبكم الوَهْنُ. فقال قائلُ: يا رسول الله! وما الوَهْنُ؟ قال: حبُّ الدنيا وكراهية

<sup>(</sup>١) مُلتقط من «تفسير ابن كثير».

الموت »(۱).

وعن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: « يُوشِكُ أهل العراق أنْ لا يُجْبَى إليهم قَفِيزٌ ولا دِرهم. قلنا: مِنْ أين ذاك؟ قال: من قِبَلِ العَجَم. يمنعون ذاك. ثمّ قال: يُوشِك أهل الشَّأْم أن لا يُجْبَى إليهم دينار ولا مُدْيٌ.

قلنا: مِن أين ذاك؟ قال مِن قِبَلِ الرُّوم ثمّ أَسْكَتَ (٢) هُنيَّةً (٣).

ثمّ قال: قال رسول ﷺ: يكون في آخر أمَّتي خليفةٌ؛ يَحثي المال حَثْياً لا يَعُـدُه عدداً »(٤).

قال: قلتُ لأبي نضرةَ وأبي العلاء: أتريان أنه عمرُ بن عبد العزيز؟ فقالا: لا.

وقد قال الله - تعالى -: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴾ (٥٠).

وقال - سبحانه -: ﴿ وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

و قال - سبحانه -: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن نَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتْ أَقْدَا مَكُمْ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود وغيره، وصحَّحه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (٩٥٨).

<sup>(</sup>٢) سكتَ وأسْكَت: لغتان بمعنى صمت، وقيل: أسكت بمعنى أطرق وقيل بمعنى أعرض، «(٢) سكتَ وأسْكَت: لغتان بمعنى أعرض، «شرح النّووي». وانظر للمزيد من الفائدة ما قاله ابن الأثير - رحمه الله - في «النّهاية».

الشرح البووي. والطو تعمريات من العالمات عالم الور و عالما العالم

<sup>(</sup>٣) هُنَيَّةً: أي قليلاً من الزّمان، وهو تصغير هَنَة. «النّهاية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: ٢٩١٣.

<sup>(</sup>٥) النساء: ١٤١.

<sup>(</sup>٦) الروم: ٤٧.

<sup>(</sup>٧) محمد: ٧.

وقال - سبحانه -: ﴿ هُوَالَّذِى ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُۥ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ، عَلَى ٱلدِينِ كُلِمِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ ع

تأمّلات في الآيات المتقدّمة:

إنّ المتأمِّل في الآيات الكريمة يجد أنّ الله - تعالى - قد وعَد المؤمنين بالنَّصر، واشترط على الناس أن ينصروه حتى ينصرهم، وفي الآية الأخيرة قال ربُّنا - سبحانه -: ﴿ هُوَالَذِي َ أَرْسَلَ رَسُولَهُ وَإِلْهُ لَا كَوْدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّمِ اللهُ .

فظهور الأمَّة على سائر الأمم؛ لا يكون إلا بالعمل بمقتضى الرسالة: وهو الهدى ودين الحقِّ.

ولا بدَّ لنا أن نتعرَّف على صفات المؤمنين الذين لن يجعل الله للكافرين على مسبيلاً، والذين أخذ الله الحقَّ على نفسه؛ أن ينصُرهم ويجعلَهم سادة الأمم.

وهذه نهاذج من صفات المؤمنين:

قال - تعالى -: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ

اَيْنَتُهُ, زَادَتُهُمْ إِيمَننًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \* ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقْتَهُمْ

يُنفِقُونَ \* أُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾ (١).

قلوبهم وجلة بذكره - سبحانه -، وإيمانهم يزداد بتلاوة آياته.

<sup>(</sup>١) التوبة: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٢-٤.

فكيف بمن هجَر الآيات؟!

وكيف بمن يفرح بالمعازف والأغاني؟!

وهل المعازف والأغاني هي مادَّة النَّصر وسلاح المنتصرين؟!.

﴿ وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾، ولم يَفْهَم معنى التوكُّل إلا القليل، وإذا ذكَّرْتَهُم بالتوكُّل على الله - تعالى - في الطعام والشراب قالوا: « ... فإنَّ السهاء لا تُمُطِر ذَهَباً ولا فِضّةً » لا بدَّ من أخْذ الأسباب.

أوَليس النصريا قوم يتطلُّب الأسباب!

وهل السماءُ تُمطِر نصراً !!!.

﴿ اَلَٰذِينَ يُقِيمُونَ اَلصَّلَوٰهَ ﴾، بالمحافظة على مواقيتها وإسباغ الطَّهور فيها وإتمام ركوعها وسجودها... فكيف بمن لا يُصلِّي!.

﴿ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾، إنها الزكاة والصدقة التي تطهرهم، قال - تعالى -: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَنُرَكِمِهم بِهَا ﴾....

﴿ أُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾، أي: المتصفون بهذه الصفات هم المؤمنون حقَّ الإيهان - كما قال المفسّرون -، لا بالدعوى ولا بالزعم؛ أنّ القلوب نقيَّة والأفئدة تقيّة ولو لم تُقَم الصلاة وتُؤْتَ الزكاة! وكم من قائلٍ هذه المقولة مِمَّن يحلمون بالنّصر!.

وقال - تعالى -: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ \* ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّهُو مُعْرِضُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُمْ اللَّرِكُ وَ فَنعِلُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ \* إِلَّا عَلَىٰ اللَّهُو مُعْرِضُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ \* إِلَّا عَلَىٰ اللَّهُ وَمُعْرِضُونَ \* وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الْوَالِحِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنَهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ \* فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتَهِكَ هُمُ

ٱلْعَادُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُرِ لِأَمْنَنتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُرَ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ \* أَلْعَادُونَ \* ٱلَّذِينَ مُمْ الْوَرِثُونَ \* ٱلَّذِينَ كَيْرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ \* الْوَرِثُونَ \* ٱلَّذِينَ كَيْرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ \* الْوَرِثُونَ \* ٱلَّذِينَ كَيْرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ \* الْمَالِيَةِ مِنْ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ومن نهاذج المجاهدين الخاشعين المنتصرين ما رواه جابر - رضي الله عنه - قال: « حَرَجْنا مع رسول الله ﷺ - يعني في غزوة ذات الرِّقاع - فأصاب رجلٌ امرأة رجلٍ من المشركين، فحَلَف: أن لا أنتهي حتى أهريق دماً في أصحاب محمد، فخرَج يتبع أثر النبي ﷺ، فنزلَ النبي ﷺ منزلاً، فقال: مَنْ رجلٌ يكُلأُنا (٢٠٠؟ فانتُدِب رجلٌ من المهاجرين، ورجلٌ من الأنصار، فقال: كُونا بفَم الشَّعْبِ. قال: فلمّا خرَج الرجلان، إلى فم الشعب اضطجع المهاجريُّ، وقام الأنصاريُّ يُصلي، فلمّا خرَج الرجلان، إلى فم الشعب اضطجع المهاجريُّ، وقام الأنصاريُّ يُصلي، فأتى الرجل، فلمّا رأى شخصه؛ عَرَف أنه ربيئةٌ (٢٠٠ للقوم، فرماه بسهم فوضَعَه فيه، فنزعَه حتى رماه بثلاثة أسهم، ثمّ ركع وسجَد، ثمّ انتبة صاحبه، فلمّا عَرَف أنهم نيروا(١٠٠) به هَرَب، ولمّا رأى المهاجريُّ ما بالأنصاريِّ مِن الدماء قال: سبحان الله! ألا أنبهتني أوّلَ ما رمى، قال: كنتُ في سورةٍ من القرآن فلم أُحِبَّ أن أقطعَها » (٥٠).

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُونَ ﴾، معرضون عن الباطل المتضمِّن السركَ والمعاصي وما لا فائدة فيه مِن الأقوال - كما قال بعض المفسِّرين -.

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ١-١١.

<sup>(</sup>٢) أي: يحفظنا ويحرسنا.

<sup>(</sup>٣) هو العين والطليعة الذي ينظر للقوم؛ لثلًا يـدهمَهم عـدوٌّ، ولا يكـون إلَّا عـلى جبـلٍ أو شَرَ فِ ينظُر منه. «النّهاية».

<sup>(</sup>٤) أحسوا بمكانه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود وغيره، وحسَّنه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح سنن أبي داود» (١٨٢).

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمَ لِفُرُوجِهِمْ حَنْفِطُونَ ﴾، إلا ما استثناه ربَّنا - سبحانه -، فكيف بمن يشتري بهاله الأجهزة الفاسدة التي تملأ سمْعَه لغواً وتَعْرِض له العورات من أقصى البلاد؟

وكيف بمن يدفع بنفسه ليكون من العادين؟! وهل ينتصر العادون.

﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴾.

عن ابن مسعود - رضي الله عنه - قال: « القَتْل في سبيل الله يُكفِّر الـذنوبَ كلَّها إلا الأمانة ».

قال: يؤتى بالعبد يوم القيامة - وإنْ قُتِلَ في سبيل الله -، فيقال: أدَّ أمانتك، فيقول: أيْ ربِّ! كيف وقد ذهَبَتِ الدنيا؟ فيُقال: انطلقوا به إلى الهاوية، فيُنْطَلَقُ به إلى الهاوية، فيُنْطَلَقُ به إلى الهاوية، وعُنْظَلَقُ به إلى الهاوية، وعُنَّلُ له أمانتُه؛ كهيئتها يوم دُفِعت إليه، فيراها فيعرفها، فيهوي في أثرها حتى يدركها، فيحملها على مَنْكِبَيْه، حتى إذا ظنَّ أنه خارجٌ؛ زلَّت عن مَنْكِبَيْه، فهو يهوي في أثرها أبد الآبدين.

ثمّ قال: الصلاة أمانة، والوضوء أمانة، والوزن أمانة، والكيل أمانة، والكيل أمانة، وأشياء عدَّدَها -، وأشدُّ ذلك الودائع »(١).

وناشدتكم الله؛ هل ينتصر خائنُ أمانةٍ وناقضُ عهدٍ!.

وقال - تعالى -: ﴿ لَا يَتَنْفِذِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَمَن يَفْعَـكُمْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَنَّةً وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللّهُ نَفْسَـكُمْ وَإِلَى ٱللّهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والبيهقي موقوفاً، وحسَّنه شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (٢٩٩٥)، ولهذا حكم الرفع؛ لأنه لا يُقال في الغيبيات من قبيل الرأي.

ٱلْمَصِيرُ ﴾(۱).

فأين موالاة المؤمنين؟ وأين معاداة الكافرين؟ وهل تأملون نصراً عمَّن وصفه الله بقوله ﴿ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي ثَنَيْءٍ ﴾؟

وأين نحن من قوله ﷺ: «ترى المؤمنين في تراخمهم وتوادِّهم وتعاطُفهم؛ كَمَثَلِ الجسد، إذا اشتكى منه عضوٌ؛ تداعى له سائر جسده، بالسهر والحمى»(٢)؟ وأين نحن من قوله ﷺ: «المؤمن للمؤمن كالْبُنيان يشدُّ بعضه بعضاً »(٢)؟

وقـــال - ســبحانه -: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآ أَهُ بَعْضٌ مَا أَمْدُوفَ . وَإِنْهُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ (١)، فكيف بمن يأمر بالمنكر وينهى عن المعروف.

وقد قال - تعالى -: ﴿إِلَّا تَفْعَلُوهُ ﴾ أي: أن يكون بعضكم أولياء بعض؛ كما هو شأن الكُفَّار في هذه المسألة. ﴿تَكُنُ فِتُنَةٌ فِ ٱلْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾ (٥)، ألسنا نعاين هذه الفتنة ونشهد هذا الفساد!.

وقسال - سبحانه -: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ (١)، فسأين طاعة الله في توحيده واتباع نبيّه واجتناب البدع!.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٦٠١١ - واللفظ له -، ومسلم: ٢٥٨٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: ٢٠٢٦، ومسلم:٢٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٧١.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٩٥.

<sup>(</sup>٦) الأنفال: ٧٣.

أين طاعة الله في الائتهار بها أمَر والانتهاء عمّا نهى وزجَر.

وقسال - سسبحانه -: ﴿ فَإِن نَنزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللَّهُ وَالْيَوْمِ الآخر هو السردُّ وَالْيَوْمِ الآخر هو السردُّ إِلَى الله ورسوله ﷺ عند التنازع.

فكيف بمن يدرس القانون البشري ليردَّ إلى الأحكام الوضعيَّة.

وهل يجلب النصرَ من يردُّ أموره وشؤونه إلى غير الله ورسوله ﷺ؟! وقد قال - سبحانه -: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ مَّ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ اللَّهِ يَرَهُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (٢)، فمن كانت له الحِيرة فيها يقضيه الله ورسوله من أمر؛ فليس له الحِيرة أن يطلب النَّصر أو المجد أو العزَّة.

وقال - سبحانه -: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوافِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾(٢)، وكيسف ينتصر مَن كثُر حرجُه ممّا قضى لهم الشرع، وكانوا بمنأى عن التسليم له.

وقال - سبحانه -: ﴿ يَتَأَيُّهَ اللَّذِينَ ءَامَنُوٓ الطَّيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّواْ عَنْهُ وَالْتَدُ تَسْمَعُونَ \* وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ قَالُواْ سَيَعْنَا وَهُمَّ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ (أ)، وكم مِن هذه الأمّة ممّن قالوا: سمعنا وهم لا يسمعون، فكيف بمن نأى عن السماع وفرَّ من الاستماع؟!

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٢٠-٢١.

وهل هذه سهات المنتصرين!!.

وإليك - سدّدني الله وإياك:

## عوامل الهزيمة وأسباب الدَّمار(١):

١- ضعف الاهتمام بترسيخ الاعتقاد والإيمان وتحقيق التوحيد.

وسنَّةُ الله - تعالى- ماضيةٌ في نصر الدعاة إلى التوحيد؛ مِن الأنبياء والرُّسل - عليهم السلام- والصحابة - رضي الله عنهم -.

٢- ضعف الاهتمام بترسيخ التأسي والاقتداء بالنبي ﷺ، والصحابة الكرام
 رضي الله عنهم - ومنهج سلف الأمة.

٣- وكذلك الخلَل في التوكل على الله - سبحانه -، قال - تعالى -: ﴿ قُل لَنَ يُصِيبَ نَاۤ إِلَا مَا كَتَبَ ٱللهُ لَنَا هُوَ مَوْلَـ نَنا أُوعَلَى ٱللّهِ فَلْيَـ تَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١).

٤- التنازع والاختلاف، وضعف الائتلاف. قال الله - تعالى -: ﴿ وَلَا تَنَازَعُوا فَا نَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴾ (٣).

وعن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - أنّ النبيّ ﷺ قال: « لا تختلفوا فإنّ مَنْ كان قبلكم اختلفوا فهلكوا » (1).

<sup>(</sup>١) وسأذكرها بإجمال دون تفصيل مخافة التطويل؛ بها يتناسب مع موضوع كتابنـا - نفَـع الله به - علماً بأنَّ لي كتاباً مستقلاً بعنوان: لماذا هُزم المسلمون؟ يسَّر الله - تعالى - إخراجه.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٥١.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: ٢٤١٠.

عن سعيد بن أبي بردة عن أبيه عن جدِّه أنَّ النبي ﷺ بعَث معاذاً وأبا موسى إلى اليمن قال يسِّرا ولا تُعسِّرا، وبشرا ولا تُنفرا، وتطاوَعا ولا تختلفا »(١).

٥- التحايل على الدين، والسيّما في أمور التجارة والبيع والشراء وتقدّم غير بعيد حديث ابن عمر - رضي الله عنها -: « إذا تبايعتم بالعِينَة، ... ».

٦- إدخال المظهريات الجوفاء والمشكليات الخاوية في أمور الدين. « إذا زوَّقتم مساجدكم وحلَّيْتُم مصاحفكم فالدمار عليكم » (٢).

وأقول: وفي الحديث: « أيَّما أهلُ بيتٍ مِن العرَب والعجَم، أراد الله بهم خيراً، أدخَل عليهم الإسلام، ثمّ تقع الفتن كأنّها الظُّلل<sup>(٣)</sup> »(<sup>4)</sup>.

« وخرَج عمر بن الخطاب إلى الشام، ومعه أبو عبيدة بن الجراح، فأتوا على مخاضة (٥) وعمرُ على ناقة، فنزَل عنها، وخلَع خفَّيه، فوضعَهما على عاتقه، وأخَل بزمام ناقته، فخاض بها المخاضة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٠٣٨، ومسلم: ١٧٣٣، وتقدّم.

 <sup>(</sup>۲) أخرجــه ابن أبي شيبة في «المصنّف» وهناك خلاف بين رفْعـه ووقْفـه على أبي الدرداء
 - رضي الله عنه - وانظر تخريجه في «الصحيحة» (١٣٥١)، وفيه رجّع شيخنا رفْعه.

قلت: ذكر شيخنا - رحمه الله - أن ابن أبي شيبة رواه مرفوعاً، وعزاه إلى مخطوطة الظاهرية. أقول: هي في المطبوعة برقم (٣١٤٨) موقوفة على أبي سعيد: فالإسناد هكذاً ... عن سعيد بن أبي سعيد قال: قال أبي: وذكره.

 <sup>(</sup>٣) الظُّلل: واحدتها ظُلَّة، كل ما أظلَّك؛ أراد كأنَّها الجبال والسُّحُب. «النَّهاية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد والحاكم وغيرهما، وصحَّحه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (٥١).

<sup>(</sup>٥) الخوض: المشي في الماء، والموضع مخاضة: وهو ما جاز الناس فيها مشاة وركباناً. «لسان العرب».

فقال أبو عبيدة: يا أمير المؤمنين! أأنت تفعل هذا؟! تخلع خُفَّيك وتضعهما على عاتقك، وتأخذ بزمام ناقتك، وتخوض بها المخاضة؟! ما يسرُّني أنَّ أهل البلد استشر فوك!

وفي رواية: « يا أمير المؤمنين! تلقاك الجنود وبطارقة السام؛ وأنت على حالك هذه؟! فقال عمر: إنَّا قوم أعزَّنا الله بالإسلام، فلن نبتغي العزَّ بغيره »(1).

٧- القتال تحت الرايات العُمِّيَّة، عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي عَلَيْ قال: « مَنْ خَرج من الطاعة، وفارق الجهاعة، فهات مات مِيتَة جاهليِّة. ومَنْ قَاتِل تحت رايةٍ عُمِّيَّةٍ، يغضب لِعَصَبَةٍ، أو يدعو إلى عَصَبَةٍ، أو يَنْصُر عَصَبةً، فقُتِل، فقِتْلُ تحت رايةٍ عُمِّيَّةٍ، يغضب لِعَصَبَةٍ، أو يدعو إلى عَصَبَةٍ، أو يَنْصُر عَصَبةً، فقُتِل، فقِتْلُهُ جاهليَّةٌ، ومَنْ حَرَج على أمّتي، يضرب بَرَّها وفاجرَها، ولا يتحاشَ (٥) مِن

<sup>(</sup>١) كلمة يقولها الرجل عند الشكاية والتوجُّع، وبعضهم يفتح الواو مع التشديد فيقول: «أوَّه». «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) أي: عِبرة.

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم (١/ ٦٦-٦٢) من طريق طارق ابن شهاب وقال: صحيح على شرط الشيخين، وأقره الذهبي، قال شيخنا - رحمه الله - وهو كما قالا، وانظر «السلسلة الصحيحة» تحت الحديث (٥١).

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

<sup>(°)</sup> في بعض النسخ والروايات يتحاشى أي: لا يكترث بها يفعله فيها، ويخاف وباله وعقوبَته، وانظر «شرح النّووي».

مؤمنها، ولا يفي لذي عهد عَهْدَه، فليس منّي ولست منه ١٠٠٠.

فعجباً كيف يقود الأعمى المبصرين إلى ساحة الوغي!

وعن أبي العَجْلان المُحارِبي قال: «كنت في جيش ابن الزبير، فتوفي ابن عمم لي، وأوصى بجَمَلٍ له في سبيل الله، فقلت لابنه: ادفع إليَّ الجمل؛ فإنّي في جيش ابن الزبير، فقال: اذهب بنا إلى ابن عمر حتى نسألَه.

فأتينا ابن عمر فقال: يا أبا عبد الرحمن! إنّ والدي تُـوُفِي، وأوصى بجملٍ في سبيل الله، وهذا ابن عمي، وهو في جيشِ ابن الزبير، أفأدفع إليه الجمل؟

قال ابن عمر: يا بُنيّ! إنّ سبيل الله كلُّ عملٍ صالح، فإنْ كان والدك إنّما أوصى بجمله في سبيل الله - عزَّ وجلَّ -، فإذا رأيت قوماً مسلمين يغزون قوماً مِن المشركين، فادفع إليهم الجمل؛ فإنّ هذا وأصحابه في سبيل غلمانِ قومٍ أيُّهم يضع الطابَع » (٢).

٨- عدم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، عن حذيفة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ قال: « والذي نفسي بيده؛ لتأمُرُنَّ بالمعروف، ولتنهونَّ عن المنكر، وليوشكنَّ الله أن يبعثَ عليكم عِقاباً منه، ثمّ تدعونه فلا يستجيب لكم »(٦).

٩- استيلاء الغفلة والشهوة والـذنوب، قـال - تعـالى -: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٨٤٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد»، وانظر «صحيح الأدب المفرد» (٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي «صحيح سنن الترمذي» (١٧٦٢)، وحسَّنه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (٢٣١٣).

بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ م اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

١٠ عدم تحمُّل المسؤولية، قال ﷺ: «كلُّكم راعٍ وكلُّكم مسؤول عن رعيَّته: الإمام راعٍ ومسؤولٌ عن رعيَّته، والرجل راعٍ في أهله، وهو مسؤولٌ عن رعيَّته، والمرأة راعيةٌ في بيت زوجها، ومسؤولةٌ عن رعيَّتها، والخادم راعٍ في مال سيِّده وهو مسؤولٌ عن رعيَّته »(٢).

1 1- البحث عن العزة بغير الدِّين، قال الله - تعالى -: ﴿ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤)، وفيه فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤)، وفيه قول عمر - رضي الله عنه - المتقدِّم: ﴿ إِنَّا كنَّا أَذَلَ قومٍ، فأعزَّنا الله بالإسلام، فمها طلبنا العزَّ بغير ما أعزَّنا الله به، أذلَنا الله ».

١٢ - عدم معرفة قدر العلماء الرَّبانيين، قال الله - تعالى -: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللهَ مِنْ
 عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰ وَ الْعُلَمَـٰ وَ الْعَلَمَ وَ الْعَلَمَ وَ الْعَلَمَـٰ وَ الْعُلَمَـٰ وَ الْعَلَمَـٰ وَ الْعُلَمَـٰ وَ الْعُلَمَـٰ وَ الْعُلَمَـٰ وَ الْعُلمَـٰ وَاللهِ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَمَ عَلَى عَلَمَ عَلَى عَلَمَ عَلَى عَلَمَ عَلَى عَلَمَ عَلَمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمُ عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم

وقال ﷺ: « من سلك طريقاً يلتمس فيهِ علماً سهّل الله له طريقاً إلى الجنّة، وإنّ الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضاً بها يصنع، وإنّ العالم ليستعُفِرُ له من في السموات ومن في الأرض، حتى الحيتان في الماء، وفَضْل العالم على العابد كفَضْل القمر على سائر الكواكب، وإنّ العلماء وَرَثة الأنبياء، إنّ الأنبياء لم يُورِّثوا

<sup>(</sup>١) الرعد: ١١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٨٩٣، واللفظ له، ومسلم: ١٨٢٩.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) المنافقون: ٨.

<sup>(</sup>٥) فاطر: ٢٨.

ديناراً ولا درهماً إنّها ورَّثوا العلم فمن أخذَه أخذَ بحظٍّ وافر »(١).

وإنَّ العلماء وَرَثة الأنبياء، فيجب تحكيم ورثته ﷺ بعد وفاته.

وإنَّك لتسمع في المصائب والملرَّات والنَّكبات: أين العلماء؟!.

فأقول: إنّ قوّة العلماء باستجابة الأمّة والمجتمعات. وهل أنـتم مـستجيبون لتوجيهات العلماء؟!

أين استجابتكم في تحقيق التّوحيد تفقُّهاً وعَمَلاً بمقتضاه؟!

أين استجابتكم في تحقيق اتباع النبي ﷺ واجتناب البدع والضَّلالات؟!

أين استجابتكم في الاقتداء بالصحابة - رضي الله عنهم -؟!

أين استجابتكم في ترْك الربا والغيبة والنميمة؟!

أين استجابتكم في الائتهار بأوامِر الله واجتناب نواهيه؟!

فأين أنتم؟! أين أنتم؟! أين أنتم؟!.

١٣ - الخلاف بين الراعي والرعيَّة.

عن عوف بن مالك - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على: «خِيارُ أئِمَّتكم الذين تحبُّونهم ويحبُّونكم، ويُصلُّون عليكم وتُصلُّون عليهم، وشرارُ أئمّتكم الذين تُبغِضونهم ويُبغِضونكم وتَلْعنونهم ويَلْعنونكم.

قيل: يا رسول الله! أفلا نُنَابِذُهم بالسّيف؟ فقال: لا؛ ما أقاموا فيكم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود والترمذي وابن ماجه وغيرهم، وحسَّنه لغيره شيخنا - رحمه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (٧٠).

الصلاة، وإذا رأيتم مِن وُلاتِكم شيئاً تكرهونه فاكرهوا عمله ولا تَنْزِعوا يداً مِن طاعة »(١).

واعلم - رحمني الله وإياك - أنّ المجتمع يتكوّن من الراعي والرعية والعلماء، فإذا لم يكن الحبُّ والتآلف والطاعة؛ كان الدَّمار والهزيمة، وتعطيل الجهاد في سبيل الله - تعالى-.

فيجب السعي لتحصيل التوافق المذكور؛ إذ هو من السُّنَنِ الكونيـة التـي لا يمكن تجاهلها والتغافل عنها.

فالواجب على الحُكَّام أن يعلموا دورهم ومسؤوليتهم العظيمة؛ بالحكم بها أنزَل الله - تعالى -، والعمل بمقتضى الكتاب والسنَّة؛ والرجوع إلى العلهاء الرَّبانيين؛ للإفادة منهم في ذلك. وعلى الأُمَّة طاعة الحُكَّام والسلاطين والأمراء.

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ١٧٠): « وأولو الأمر: أصحابُ الأمر وذووه؛ وهم الذينَ يَأْمُرون الناس؛ وذلك يشترك فيه أهلُ اليد والقدرة وأهل العلم والكلام؛ فلهذا كان أولوا الأمر صنفين: العلماء؛ والأمراء. فإذا صلَحوا صَلَح الناس، وإذا فَسَدوا فَسَد الناس».

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٣٩٤): « فإذا كان المقصودُ بالسلطان والمالِ؛ هو التقربَ إلى الله وإنفاقَ ذلك في سبيله، كان ذلك صلاحَ الدين والدنيا. وإنِ انفردَ السلطان عن الدين، أو الدين عن السلطان؛ فسَدَت أحوالُ الناس، وإنّا يمتاز أهل طاعة الله عن أهل معصيته بالنية

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ١٨٥٥.

والعمل الصالح؛ كم في «الصحيحين»(١) عن النبي ﷺ: « إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم وإنها ينظر إلى قلوبِكم وأعمالِكم ». ».

وكذا ينبغي على العلماء أن يكونوا ربانيين، عاملين بمقتضى عِلْمهم، حتى يظلّوا في مقام الأسوة الحسنة والقدوة الصالحة.

١٤ - ترك الجهاد في سبيل الله - تعالى - عن ابن عمر - رضي الله عنهما - عن النبي عليه قال: « إذا تبايعتم بالعِينَة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتُم بالزَّرع، وتركتم الجهاد، سلَّط الله عليكم ذُلَّا لا يَنْزِعُه حتى ترجعوا إلى دينكم»(٢).

وعن أبي بكرٍ - رضي الله - قال: قال رسول الله ﷺ: «ما ترَك قوم الجهاد؛ إلا عمَّهم الله بالعذاب »(٢).

قال شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (تحت الحديث ٢٦٦٣): « والحديث مِن أعلام نبوّته عَلَيْ كما يشهَد بذلك واقع المسلمين في كثيرٍ مِن البلاد، وما حادِثةُ مهاجمةِ اليهود للمسلمين، وهم سجود صُبْح الجمعة مِن رمضان، هذه السنة (١٤١٤) في مسجد الخليل في فلسطين ببعيد. وصدَق الله: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمْ مِن

<sup>(</sup>١) انظر «صحيح مسلم» (٢٥٦٤)، ولم أجده في «صحيح البخاري».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد وأبسو داود والطبراني في «الكبير»، وخرَّجَه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة » برقم (١١)، وتقدّم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في «الأوسط»، وخرجه شيخنا - رحمه الله - في «الصحيحة» (٢٦٦٣)، وتقدّم.

مُّصِيبَكَةِ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (١). أسأل الله - تعالى - أن يُلهم المسلمين الرجوع إلى فَهْم دينهم فَهْماً صحيحاً، والعمل به ليُعزَّهم وينصرهم على عدوِّهم ».

## عجباً من التخبُّط والعشوائية في طلب النَّصر

بعد هذا أقول: لا يكاد ينتهي عجبي مِن الموازين المقلوبة، التي يَزِن بها أكشر الناس اليوم في شأن النَّصر والغَلَبة.

إنّهم يريدون النصر، ولكن لا أعلم بأيِّ ميزان - وإن كنت أعلم -!!

فلا هم بميزان الكُفَّار يَزِنون، فيقارنون القوة بالقوة والسلاح بالسلاح، والإعداد بالإعداد والأعداد بالأعداد. ولا هم بميزان المؤمنين يَزِنون، من الإعداد العقدي والروحي والمعنوي والمادي المكن!

إنّها الدعوة إلى الجهاد مِن غير إعداد.

إنَّما الدعوة إلى الإغراق في حروب دون معرفة ما يُعَدُّ للحروب.

إنَّما الدعوة إلى ميدان العسكرية؛ مع تجاهُل ما تتطلَّبه العسكرية.

وإذا لم يأخذ المسلمون بأسباب النصر؛ وحصَلَت الهزيمة - لا قدر الله، فليَحْذروا من اتهام الله - تبارك وتعالى - بها قضاه لهم به. عن عبادة بن المصامت - رضي الله عنه - قال: « إنّ رجلاً أتى النبيّ ﷺ فقال: يا نبيّ الله! أيُّ العمل أفضل؟ قال: الإيهان بالله، وتصديقٌ به، وجهادٌ في سبيله.

<sup>(</sup>١) الشورى: ٣٠.

قال: أريد أهونَ مِن ذلك يا رسول الله! قال: السَّماحة والصبر.

قال: أريد أهون مِن ذلك يا رسول الله! قال: لا تتَّهم الله - تبارك وتعالى - في شيءٍ قضَى لك به »(١).

وقد قبال الله - تعبالى -: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (١).

## البشرى بانتصار المسلمين وانتشار الإسلام

لقد ورَدَت نصوص عديدة؛ تُبشّر بانتصار المسلمين وظهور الإسلام على الأديان كلِّها، والذي أرمي إليه من هذا المبحث؛ ألا ييأس المسلم إذا رأى ما عليه المسلمون الآن؛ مِن ضعف وهوان وشتات وضياع، ولتنبعث الهِمَم وتنشط، ويقوى الرجاء في القلوب ويعظم، وليكون الإعداد للجهاد، كما أمَرَ الله - تعالى - والنصر آت بإذن الله، ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله.

\*قال الله - عز وجل -: ﴿ هُوَ الَّذِي آرْسَلَ رَسُولَهُ، بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ، عَلَى ٱلدِينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهُ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ (٦).

تُبشّرنا هذه الآية الكريمة بأنّ المستقبل للإسلام بسيطرته وظهوره وحُكمه

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والطبراني، وانظر «صحيح الترغيب والترهيب» (١٣٠٧)، و «الصحيحة» (١٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) الشورى: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٣٣.

على الأديان كلِّها، وقد يَظنُّ بعض الناس أنّ ذلك قد تحقَّق في عهده ﷺ، وعهد الخلفاء الراشدين والملوك الصالحين، وليس كذلك، فالذي تحقَّق إنها هو جزءٌ مِن هذا الوعد الصادق؛ كها أشار إلى ذلك النبي ﷺ بقوله:

وقد وَرَدت أحاديثُ أخرى؛ توضح مبلغ ظهورِ الإسلام ومـدى انتـشاره؛ بحيث لا يَدَعُ مجالاً للشكِّ في أن المستقبل للإسلام - بإذن الله وتوفيقه -.

قال شيخنا - رحمه الله -: « وها أنا أسوق ما تيسَّر من هذه الأحاديث؛ عسى أن تكون سبباً لشحذِ هِمَم العاملين للإسلام، وحُجةً على اليائسين المتواكلين:

« إِنَّ الله زَوَى (٢) لي الأرض، فرأيتُ مشارقها ومغاربها، وإِنَّ أُمَّتي سيبلغ مُلكُها ما زُوي لي منها » (٢). الحديث .

وأوضح منه وأعمّ الحديث التالي:

« ليَبْلُغَنَّ هذا الأمرُ ما بلَغ الليلُ والنّهار، ولا يَتركُ الله بيت مَدَرٍ ولا وَبَـرٍ إلا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: ٢٩٠٧.

<sup>(</sup>٢) أي: جَمَعَ وضَمَّ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: ٢٨٨٩.

أدخَله الله هذا الدين بعزِّ عزيزٍ، أو بذُلِّ ذليلٍ، عزّاً يُعزُّ الله به الإسلام، و ذُلاًّ يُـذِلُّ ب

ومما لا شكّ فيه؛ أن تحقيق هذا الانتشار؛ يستلزم أن يعود المسلمون أقوياء؛ في معنوياتهم وماديّاتهم وسلاحهم، حتى يستطيعوا أن يتغلّبوا على قوى الكفر والطغيان، وهذا ما يُبشّرنا به الحديث [ الآتي ]:

"عن أبي قبيل قال: كنا عند عبد الله بن عمرو بن العاص وسُئل: أيُّ المدينتين تُفتَحُ أولاً: القسطنطينيةُ أو رُومية؟ فدعا عبد الله بصندوق له حِلَق، قال: فأخرَج منه كتاباً (٢)، قال: فقال عبد الله: بينها نحنُ حول رسول الله عَلَيْ نكتبُ؛ إذ سُئلَ رسول الله عَلِيْ : أيّ المدينتين تُفتَح أولاً أقسطنطينية أو رومية ؟ فقال رسول الله عَلِيْ: مدينةُ هِرَقْل تُفتَح أولاً . يعني قُسْطَنطينيّة » (٣).

و (رومية): هي روما، كما في «معجم البُلدان» و هي عاصمة إيطاليا اليوم. وقد تحقَّق الفتح الأول على يدِ محمّد الفاتح العثماني؛ - كما هو معروف -، وذلك بعد أكثر من ثمانهائة سنة مِن إخبار النبي عَلَيْهُ بالفتح، وسيتحقّق الفتح الثاني باذن الله - تعالى - ولا بد، ولتعلمنَّ نبأه بعد حين.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والطبراني في «المعجم الكبير» وابن حبان في «صحيحه» وغيرهم، وانظر «تحذير الساجد» (ص ١١٨) و «الصحيحة» برقم ٣.

 <sup>(</sup>۲) قال شیخنا - رحمه الله - في التعليق : قول عبد الله هذا رواه أبـو زرعـة أيـضاً في «تــاريخ دمشق» (۹٦/ ۱) وفيه دليلٌ على أنّ الحديث كُتِب في عهده ﷺ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد، والدارمي، وابن أبي شيبة في «المصنف» وغيرهم، وصححه الحاكم ووافقه
 الذهبي، وقال شيخنا - رحمه الله -: هو كها قالا، وانظر «الصحيحة» برقم (٤).

ولا شك أيضا أنّ تحقيق الفتح الثاني؛ يستدعي أن تعود الخلافة الراشدة إلى الأمّة المسلمة، و هذا ممّا يُبشّرنا به ﷺ بقوله في الحديث:

« تكون النَّبوَّة فيكم ما شاء الله أن تكون، ثمّ يرفعها الله إذا شاء أن يرفعها، ثمّ تكون خلافة على مِنهاج النَّبوَّة، فتكون ما شاء الله أن تكون، ثمّ يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثمّ تكون مُلكاً عاضاً () فيكون ما شاء الله أن تكون، ثمّ يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها، ثمّ تكون مُلكاً جبرياً فتكون ما شاء الله أن تكون، ثمّ يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثمّ تكون حُلافة على منهاج النُّبوَّة، ثمّ سكَت »(۲). \*(۲) انتهى.

ولَّا اشتدت العداوة مع اليهود؛ فلا بدِّ من ذِكْر البُّشرى بالانتصار عليهم.

فعن عبدالله بن عمر - رضي الله عنهما - أنّ رسول الله ﷺ قال: «تقاتلون اليهود حتى يختبي أحدهم وراء الحجر، فيقول: يا عبد الله هذا يهودي ورائي فاقتله»(١٠).

والنصوص في انتصار المسلمين وفتوحاتهم القادمة كثيرة والحمد لله، وأكتفى بها تقدم.

## - تم بحمد الله تعالى -

<sup>(</sup>١) أي: يُصِيبُ الرَّعيَّة فيه عسْفٌ وظُلْم؛ كأنَّهم يُعَضُّون فيه عَضًّا. وانظر «النّهاية».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد وغيره وانظر «الصحيحة» برقم (٥).

<sup>(</sup>٣) ما بين نجمتين من «السلسلة الصحيحة» بتصرّف يسير، تحت عنوان (المستقبل للإسلام) انظر الأحاديث (١ - ٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى: ٢٩٢٥، ومسلم: ٢٩٢١.



فهرس

المجلد السابع

| الصفحة     | الموضوع                                              |
|------------|------------------------------------------------------|
| o          | المقدمةا                                             |
| Λ          | الجهاد                                               |
| ۸          | إيجابه:                                              |
| ٩          | الجهاد فرضُ كفاية إذا قام به قومٌ سقط عن الباقين .   |
| 11         | متى يتعيّن الجهاد                                    |
| ١٢         | ماذا يُشترَط لوجوب الجهاد                            |
| ١٥         | متى تُشرع الحرب                                      |
|            | مراتب الجهاد                                         |
| ٢٧         | الإخلاص في الجهاد                                    |
| ۲۸         | عذاب من يرائي في جهاده                               |
| ۲۹         | الترهيب من أن يموت الإنسان ولم يغزُ                  |
| ٣٠         | الجهاد في سبيل الله تجارة مُنجية                     |
| ليهليه     | الجهاد من أفضل الأعمال عند الله - تعالى - وأحبِّها إ |
| ٣١         | الجنة تحت ظلال السيوف                                |
| ٣١         | لا يجتمع غُبارٌ في سبيل الله ودخان جهنّم             |
| ٣١         | يُنجّي الله - تعالى - بالجهاد من الهمّ والغمّ        |
| ٣٢         | المجاهد أفضل النّاس                                  |
|            | ذِكر التسويةِ بين طالب العلم ومعلِّمهِ وبين المجاهدِ |
| ٣٣         | أي القتل أشرفأ                                       |
| بعين عاماً | مقام الرجل في سبيل الله أفضل من صلاته في بيته سه     |

| للمجاهد في الجنة مائة درجة                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ما يعدِل الجهاد في سبيل الله – عزّ وجلّ –؟                                        |
| فضل الشهادة في سبيل الله - سبحانه                                                 |
| فضل الرباط في سبيل الله - تعالى                                                   |
| فضل الرمي بنيّة الجهاد والتحريض عليه                                              |
| اللهو بأدوات الحرب                                                                |
| إثم مَن تعلّم الرمي ثمّ تَركه                                                     |
| فضل احتباس الخيل للجهاد في سبيل الله                                              |
| فضل النفقة في سبيل الله وتجهيز الغزاة                                             |
| أجر الشهادة بالنيّة لمن لم يستطع الجهاد                                           |
| من صفات القائد                                                                    |
| من وصايا رسول الله ﷺ إلى قُوّاده                                                  |
| ما يجب على أمير الجيش أو قائده                                                    |
| ذكر ما يُستحَبّ للإمام أن يستعين بالله - جلّ وعلا - على قتـال الأعـداء إذا        |
| عزَم على ذلك                                                                      |
| الاستنصار بالضعفاء: بدعوتهم وصلاتهم وإخلاصهم ٤٥                                   |
| جواز تخلّفِ الإمام عن السرية لمصلحةه o                                            |
| إذا طلَب الإمام قَتْلَ رجل                                                        |
| البيان بأنّ صاحبَ السرية إذا خالَف الإمام فيها أمَره بــه كــان عــلى القــوم أنْ |
| يَعْزِلُوهُ ويُولُّوا غيره                                                        |
| من تَأمَّر في الحرب مِن غير إمرةٍ إذا خاف العدو١٢                                 |

| ٠٠٠٠٠٠٢ | تولية الإمِام امراءً جماعة واحدا بعد الآخر عند قُتْل الأول           |
|---------|----------------------------------------------------------------------|
| ٦٣      | متى تجب طاعة الجنود الأمير أو القائد                                 |
| ٦٥      | عقوبة مَن عصى الأمير أو القائد                                       |
| ٦٦      | مبادرة الإمام عند الفزع                                              |
| ٦٧      | تشييع المجاهدين ووداعُهم والدعاءُ لهم                                |
| ٦٧      | من هديه ﷺ في الجهاد، واقتداء الصحابة به في المعارك واستبسالهم فيها   |
| ٧٢      | عدد غزوات النبيّ ﷺ                                                   |
| ٧٢      | الطليعة واستطلاع الأخبار وابتعاث العيون                              |
| ٧٣      | التورية في الغزو                                                     |
| ٧٤      | الكَذِب والخداع في الحرب                                             |
| ٧٦      | التسبيح إذا هَبطُ وادياً والتكبير إذا عَلا شَرَفاً                   |
| ٧٦      | إباحة تعاقب الجماعة الركُوبَ الواحد في الغزو عند عدم القدرة على غيره |
| ٧٧      | باب الرَّ جز في الحرب                                                |
| ٧٧      | مَن أُحبَّ الخروج للغزو يومَ الخميس                                  |
| ٧٨      | ما يُؤمّر من انضهام العسكر                                           |
| ٧٨      | في المياسرة والمرافقة في الغزو                                       |
|         | حرمة نساء المجاهدين ومن خان غازياً في أهله                           |
| ۸۲      | خروج النساء للتمريض ونحوه                                            |
|         | حَمل الرجل امرأتَه في الغزو دون بعض نسائه                            |
|         | غزوة النساء مع الرجال                                                |
| ۸٣      | تحريم إسناد القتال إلى النّساء                                       |

| ۸٤                        | فضل الخدمة في الغزو                                        |
|---------------------------|------------------------------------------------------------|
| ۸٥                        | إذن الوالدين في جهاد التطوع                                |
| ۸۸                        | هل يُستأذَن الدائن                                         |
| 97                        | حكم الاستعانة بالمشركين في الجهاد                          |
| ٩٦                        | النهي عن السفر بالمصحف إلى أرض الحرب                       |
| ٩٦                        | ما يُنهى عنه في الحرب                                      |
| ات وفيهم النساء           | هل تُرمى حـصون العـدوّ بـالمنجنيق ونحـوه مـن المهلكـ       |
| ١١٣                       | والذريّة ؟                                                 |
|                           | الدعوة قبل القتال                                          |
| ١٢٣                       | الدعاء عند القتال                                          |
| 170                       | الإلحاح على الله - تعالى- في طلب النصر                     |
| ١٢٦                       | كراهةُ تمنّي لقاءَ العدوّ، والأمرُ بالصبر عند اللقاء       |
| ٢٦                        | وجوب الثبات عند لقاء العدوّ ومتى يجوز الفرار               |
| 171                       | المبايعة على الموت أو عدم الفرار                           |
| ١٣٢                       | التحنُّط عند القتال                                        |
| 144                       | مَا يُتَعَوَّذُ مِنْ الْجُبْنِ                             |
|                           | ما جاء في المبارزة                                         |
| ، الله - تعــالى-: (وَلَا | ما يجوز للرجل مِنَ الحَمْل وحده على جيش العدوِّ وتأويل قول |
| 177                       | تُلقُواْ بِأَيْدِيكُرْ إِلَى اَلنَّهُلُكَةِ)               |
| 1 & 1                     | الخُيلاء في الحرب                                          |
| 187                       | التكبيرُ عند الحرب                                         |

| 187                      | الغارة على الأعداء ليلاً                                 |
|--------------------------|----------------------------------------------------------|
| 187                      | القتال أول النهار أو الانتظار حتى تهُبّ الريح            |
| 188331                   | إذا ارتدّ على المقاتل سلاحه فقَتَله فله أجره مرّتين      |
| 180                      | من لهم ثواب الشهداء                                      |
|                          | ماذا يجُد الشهيد من مسّ القتل                            |
|                          | فضل الحرب في البحر                                       |
| 10                       |                                                          |
| 10"                      | هل يسلم المجاهد نفسه للأسر؟                              |
| 107                      | من ركع ركعتين عند القتل                                  |
| 10V                      | استقبال الغزاة                                           |
|                          | مراسلة المجاهدين والديهم وأهليهم                         |
| 109                      | انتهاء الحرب                                             |
|                          | لا يجوزُ نزْعُ ثيابِ الشهيد التي قُتل فيها               |
|                          | استحبابُ تكفين الشهيد بثوبٍ واحدٍ أو أكثر فوق            |
| ٠, ٢٢١                   | لا يُشْرَعُ غَسْلُ الشهيد قتيلِ المُعركة ولو كان جُنُباً |
| 170                      | أين يُدفن الشهيدأ                                        |
| ١٦٥                      | دفنْ أكثر من شهيد في قبر واحد إذا كَثُر القتلى           |
| ٠٢٢                      | من غَلب العدق فأقام على عرْصتهم ثلاثاً                   |
| ٠, ٢٢١                   | ما يقول إذا رجع من الغزو                                 |
| کع فیه رکعتی <i>ن</i> ۲۱ | إذا قَدِمَ الإمام أو القائد مِن الغزو يبدأ بالمسجد فير   |
|                          | مراجعة الإمام أو القائد مَن تخلّف من الغزو والقتا        |

| ١٦٨٨٢١ | قتال الإمام مانعي الزكاة                        |
|--------|-------------------------------------------------|
| ٠٨٢٨   | قتل الجاسوس                                     |
| 179    | في حُكم قتل الجاسوس إذا كان مُسلمًا             |
| ١٧٢    | من قفز من عسكر المسلمين إلى عسكر الكُفّار       |
| ١٧٣    | الهدنة                                          |
| ١٧٨    | عقد الذمّة                                      |
|        | موجب هذا العقد                                  |
| ١٨١    | الأحكامُ التي تجري على أهل الذِّمَّة            |
| ١٨٣    | الجزية                                          |
| ١٨٤    | مشروعيتها:                                      |
| ١٨٥    | ممن تُقبَل؟                                     |
|        | مقدار الجزية                                    |
| ١٨٩    | ما يجوز للإمام اشتراطه                          |
| ١٨٩    | الزيادة من غير إجهاد ولا مشقّة                  |
| 191    | تحريم أخْذ ما يَشُقُّ على أهل الجزية            |
| 197    | إعفاء من لم يقدر على أدائها                     |
| 197    | لا تُؤخَذ الجزية مِن النساء والصبيان            |
|        | لا تؤخذ الجزية بمن أسلم ولو كان إسلامه فراراً م |
| 198    | خَتْم رقابِ أهل الجزية في أعناقهم               |
| 198    | بمَ يُنقض العهد                                 |
| ١٩٧    | الغنائما                                        |

| حلالها لهذه الامّة دون غيرها                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| رجوب المجيء بالغنائم إذا نادي المُنادي في الناس بذلك١٩٨                         |
| كيفية تقسيم الغنائمكيفية تقسيم الغنائم                                          |
| بأخذ الفارس مِن الغنيمة ثلاثة أسهم، والراجل سهماً                               |
| بستوي في الغنائم مِن أفراد الجيش القوي والضعيف ومَن قاتَل ومن لم يُقاتِل ٢٠٦٠٠٠ |
| لسَّلَب للقاتل                                                                  |
| تخميس السَّلَب إذا بلغ مالاً كثيراًتغميس السَّلَب إذا بلغ مالاً كثيراً          |
| الرّضخ من الغنيمة لمن حضر                                                       |
| جواز تنفيل بعض الجيش مِن الغنيمة                                                |
| ردّ أموال وسبايا التائبين٢١٥                                                    |
| إذا غنم المشركون مال المسلم ثمّ وجده المسلم٢١٦                                  |
| إذا أسلَم قومٌ في دار حرب ولهم مالٌ أو أرضون فهي لهم ٢١٧٠٠٠٠٠                   |
| حُكم الأرضُ المغنومة                                                            |
| الغُلولالغُلول                                                                  |
| تحريم الغُلول:                                                                  |
| ما يجوز الانتفاع به قبل قسمة الغنائم٢٥                                          |
| أسرى الحوبأ<br>أسرى المحوب                                                      |
| -<br>جوازُ استرقاقِ الكُفّار مِنْ عربِ أوعَجَم                                  |
| إذا أسلم الأسير حَرُمَ قتْلُه                                                   |
| ما وَرَد في الإحسان إلى الأسرى٢٣٥                                               |
| ما ورَد في الإحسان إلى الرقيق٢٣٨                                                |

| ربط الأسير وحبْسُه                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| نفيُ جوازِ قَتْلِ الحربيّ إذا أتى ببعضِ أمارات الإسلام                        |
| تحرير الرقاب                                                                  |
| الفيء                                                                         |
| إنفاق رسول الله ﷺ على أهله نفقةَ سَنتِهِم مِن الفيء، وجعْل الباقي في مَجْعَـل |
| مال الله                                                                      |
| يُراعى في قَسْم الفيء قِدَمُ الرجل في الإسلام وبلاؤُه ، وعِيالُه وحاجتُه ٢٤٩  |
| إعطاء المتزوج حظين والعزب حظاً واحداً                                         |
| استيعاب الفيء عامّة المسلمين                                                  |
| عطاء المحرَّرين                                                               |
| كيفية تجزئة النبيّ ﷺ الفيء                                                    |
| مصادر الفيء                                                                   |
| مصارف الفيء                                                                   |
| عقد الأمان                                                                    |
| مَن أُمَّنه أحد المسلمين صارَ آمناً                                           |
| تحريم قتل المؤمَّن                                                            |
| حُكم الرسول كالمؤمّن                                                          |
| المستأمَنا                                                                    |
| حقوقه                                                                         |
| الواجب عليه                                                                   |
| نطبيق حكم الإسلام عليه                                                        |

| مُصادرة مالهمُصادرة ماله                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| ميراثه                                                                             |
| العهود والمواثيق                                                                   |
| احترامُ العهود                                                                     |
| شروط العهود                                                                        |
| نقض العهود                                                                         |
| الإعلام بالنقض تحرُّزاً عن الغدر                                                   |
| إقرار القوانين الدّولية في تحريم قتل الرسل                                         |
| قتال البغاة                                                                        |
| لا يُجهز على الجريح منهم ولا يُسلب القاتل ولا يُطلب الموتي                         |
| أقسام البغاة وما جاء في تأويلهم                                                    |
| هل البغاة والخوارج لفظان مترادفان أم لا؟                                           |
| إذا بغت طائفة ولم تَقْبَل الصلح كانت بمنزلة الصائل                                 |
| العدل بين الطائفتين وما يترتب على ذلك مِن ضهان وقِصاص وحَمالة ٢٩١                  |
| ثواب صبر مَنْ يظُنّ أنه مظلوم مبغيٌّ عليه                                          |
| ما يفعله ولاة الأمور مع أقوام لم يصلُّوا ولم يصوموا                                |
| لا يجوز لإحدى الطائفتين أن تقول: نأخذ حقّنا بأيدينا                                |
| مَن قَتَل أحداً بعد إصلاح                                                          |
| بيان طُرُق الإصلاح المذكور في قوله تعالى: (فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ) ٢٩٧ |
| محاورة الخوارج والمتمرّدين على الإمام                                              |
| متى يُقاتَل الخوارج والمتمرّدون على الإمام٣٠١                                      |

| ئيري الفتنئيري الفتن        | ما جاء مِن نصوص تبيّن بعض أمارات الخوارج ومث         |
|-----------------------------|------------------------------------------------------|
| ، عدم منازعة الأمر أهله ٣٠٩ | السمع والطاعة للإمام ما لم يَأْمُر بمعصية وما جاء في |
| '                           | السلام في الإسلام                                    |
| ٣١٦                         | أسباب النصر والتمكين                                 |
| ٣٥٣                         | لماذا هُزِم المسلمون؟                                |
| ۳٦١                         | عوامل الهزيمة وأسباب الدَّمار                        |
| ٣٦٩                         | عجباً من التخبُّط والعشوائية في طلب النَّصر          |
| ٣٧٠                         | البشرى بانتصار المسلمين وانتشار الإسلام              |
| ٣٧,                         | الفه س                                               |